
beschouwing6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

b e s c h o u w i n g   |   S y l v a i n  D e  B l e e c k e r e

Plato en Malick hebben de filosofie gemeen met elkaar. Allebei 
bewegen ze zich in de filosofie, echter niet begrepen als de discipline 
die intellectuele pirouettes uitvoert om in vele gevallen iets te zeggen 
wat het gezonde verstand al langer wist. Beiden beoefenen de filo-
sofie om te reflecteren over wat er zich afspeelt rond en in de mens. 
Filosoferen is voor beiden in de eerste plaats een modus van schou-
wen, een spirituele oefening om zichzelf als mens te leren kennen en 
om hun tijdelijk verblijf op aarde naar waarde te kunnen schatten. 
Maar hiermee houdt de gemeenschappelijkheid ook op. 

De reflectie en de 
lichtwand 
Van Plato tot Malick

Het klassieke, spirituele leven buiten 
‘de bioscoop’

Plato en Malick staan in de ruimte van 

de filosofie met hun rug naar elkaar toe. 

Ze kijken elk een andere kant op. De 

eerste met zijn ogen dicht, de andere met een 

filmcamera in de hand. In het zevende boek 

van zijn Staat vertelt Plato de Allegorie van de 

grot. Hij beschrijft erin de oerbioscoop. De 

grotbewoners zijn toeschouwers die ‘geboeid’ 

naar projecties op de wand zitten te kijken. 

Dat moet de oudste beschrijving zijn van een 

bioscoop. 

Plato had eerder de toeschouwers op het 

oog die in het theater naar tragedies en 

komedies gingen kijken. Dat vond hij een 

minderwaardige bezigheid. Neerzitten met 

de ogen die vastkleven aan een schimmenspel 

dat enkel een misleidende afspiegeling is 

van de fysieke werkelijkheid. Voor dergelijk 

zitten had Plato geen goed woord over. Hij 

vond ‘de bioscoop’ een gevaarlijke plek want 

ze brengt schade toe aan de mens. De ‘valse’ 

beelden drijven de mens weg van zijn denken. 

Dat denken vormt de spirituele roeping van 

de mens: betrokken leven op de hogere of 

transcendente werkelijkheid. Die is enkel 

bereikbaar via ‘het derde oog’ of de ziel, de 
l

7



beschouwing8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

onzichtbare essentie van de mens zelf. ‘De 

bioscoop’ cultiveert enkel het zien van de twee 

ogen in plaats van het in-zien, eigen aan het 

derde oog van de denkende ziel. 

Voor de filosoof van het klassieke denken, 

Plato, blijven bioscoopbeelden schijnbeelden 

in de tweede graad: schijn van de schijn. 

De fysieke werkelijkheid staat tegenover 

de transcendente of bovennatuurlijke 

werkelijkheid als schijn tegenover zijn. Voor 

Plato bestaat de spiritualiteit uit de (op)voeding 

van de ziel, de vorming van het denken en dat 

gebeurt het best met een afgewende blik, met 

ogen die wegkijken 

van de omringende 

werkelijkheid en die 

zich er na verloop 

van tijd helemaal 

voor afsluiten. De spiritualiteit van de 

gesloten ogen. In deze metafysische optiek 

is pastoraat zielzorg; spirituele oefeningen 

zijn contemplatieve meditaties, liefst in het 

halfdonker. 

De eeuwenoude christelijke cultuurtraditie 

heeft, via de directe bemiddeling van het 

platonisch hellenisme, datgene wat heden 

‘spiritualiteit’ heet als ‘geestelijk leven’ geduid. 

Naar het platonische model van Socrates die 

argumenteerde dat de mens leeft om te leren 

sterven, kreeg ook een invloedrijke christelijke 

spiritualiteit eeuwenlang het karakter van een 

ascetische oefening. Spiritualiteit werd vast 

verbonden aan een cultuur van de gesloten 

zintuigen (De Bleeckere 1992, 24-25). De mens 

moest leren zijn ogen te sluiten om zich enkel 

door het onzichtbare bovennatuurlijke licht te 

laten verlichten. In de meeste gevallen stond 

het doel van de spiritualiteit in het teken van de 

dood. In de scholen van dergelijke spiritualiteit 

deed men aan een geestelijke gymnastiek om de 

grote sprong te kunnen maken over de lat van 

de dood heen, recht ‘de hemel’ in. 

De eeuwenoude christelijke cultuur bezit 

een rijke waaier aan spirituele bewegingen. 

In de huidige postmoderne epoche bestaat er 

in kerkelijke kringen nog steeds de tendens 

om vooral in het contemplatieve abdijleven 

de essentie van het christendom te zoeken. 

In de voorbije decennia is in ‘katholiek’ 

Vlaanderen althans in secundaire scholen 

een roepings- en een 

bezinningspastoraat – 

voortbouwend op de 

naoorlogse traditie van 

de verplichte retraites –

ontstaan die erop was gericht via een meerdaags 

verblijf in een abdij de jongeren in contact te 

brengen met ‘de essentie’ van het christendom. 

En wanneer er een film als Die grosse Stille, 

de documentaire van Philip Gröning over La 

Grande Chartreuse, verschijnt, dan slaken tal 

van kerkelijke leiders een grote zucht: Eindelijk 

nog eens een religieuze film! Wat is er echter 

religieus aan een film die uitmondt in het 

getuigenis van een oude, blinde kartuizer die 

de lof zingt over de dood (De Bleeckere 2011, 

104)? Of is religie nog steeds zielzorg gericht 

op de toegang tot ‘de hemel’, ‘het hiernamaals’, 

waarbij het ‘hiernumaals’ op zich secundair of 

gewoon onbelangrijk is?

De ‘bioscopische’ spiritualiteit
Wie zich vandaag opstelt in de bioscopische 

ruimte van de cinematografie, nog steeds 

de drijvende kracht van de heersende 

beeldcultuur, treedt binnen in een speciale 

wereld. Ze bestaat uit de grondstoffen van 

duisternis en licht waarmee een spel wordt 

opgevoerd van zichtbare beelden op een 

scherm en van klanken die de ruimte vullen. 

Wie er binnentreedt in het perspectief van een 

klassieke spiritualiteit, houdt het er niet lang 

vol. Beelden en klanken worden bronnen van 

ergernis en frustraties. De vraag is vanuit welke 

spiritualiteit het zinvol en boeiend wordt, om 

tijdelijk en geregeld in die bioscoopruimte te 

verblijven. Is het eigenlijk wel mogelijk om 

zo’n ruimte met spiritualiteit in verband te 

brengen? Volgens Malick wel. Voor hem is de 

bioscoopruimte de plaats bij uitstek voor een 

spirituele beleving vandaag. Een nadere kijk 

op zijn werk, in het bijzonder zijn The New 

World en The Tree of Life, verheldert zijn visie. 

De volgende componenten zijn relevant om 

even in het vizier te houden: het zinzoekende 

schouwen, het beeldgebed, het inhoudelijke 

leidmotief van het aards paradijs (De Bleeckere 

2012).

Het zinzoekende schouwen 
De Amerikaanse filmregisseur Terrence 

Malick – geboren in Ottawa, Illinois, op 30 

november 1943 – is  een fenomenologisch 

geschoolde filosoof. Hij vertaalde Heideggers 

Vom Wesen der Grundes als The Essence of 

Reasons en voorzag het van een inleiding. 

Hij onderbrak zijn doctorale studie over 

Heideggers benadering van het denken in 

relatie tot ‘de wereld’ om filmstudies te volgen 

en een filmcarrière uit te bouwen (Woesner 

2011, 206). Hij wordt heden wereldwijd 

tot de belangrijkste, levende regisseurs 

gerekend. Malick heeft begrepen dat het 

fenomenologische denken een schouwend 

denken is. Volgens Heidegger bestaat er geen 

discussie over: dat schouwende denken gaat 

helemaal op in de taal: ‘De taal spreekt’ (1954, 

184). Voor Malick is dit een vergissing, het 

schouwende denken speelt zich af in de ruimte 

van het cinematografische beeld: ‘Het beeld 

denkt.’ 

Malicks benadering kent een bipolaire 

spiritualiteit: de schouwende blik primeert in 

het beeld zelf alsook bij de toeschouwer van 

de films. Beide blikvelden staan in het teken 

van het zinzoeken. Wat Malick bezighoudt, is 

de wijze van kijken naar de dingen, naar de 

wereld, en in dat licht kiest hij voor een unieke 

voorstelling zijn filmische personages. Ze zijn 

geen marionetten die via de touwtjes van het 

scenario in beweging worden gebracht. Het 

worden volwaardige personen die leven vanuit 

hun eigen innerlijke wereld. Die toont zich in 

hun manier van kijken naar zichzelf, de dingen 

rondom hen en in het gesprek dat ze voeren 

met zichzelf. Echt schouwende mensen. Dat 

concretiseert zich in een fluïde cinematografie. 

Een belangrijk aspect ervan bestaat uit het 

dedramatiseren van het verhaal. Malick 

gebruikt geen oorzaak-gevolg logica. Malick zet 

ook de montage in voor het dedramatiseren. 

Hij gebruikt talrijke jump cuts. Hierdoor lijkt 

het alsof de film sprongen maakt. Dat gebeurt 

zeer duidelijk tijdens de gevechtsscènes in The 

New World. Er zit geen logica in. Het enige 

wat logisch is, is dat er twee kampen zijn die 

elkaar bevechten. Malick dempt bijvoorbeeld 

de natuurlijke geluiden en durft daarbij te 
l

9

Voor Plato blijven bioscoopbeelden 
schijnbeelden in de tweede graad: 

schijn van de schijn



1 1beschouwing

niet in de buurt is van het gevecht. 

Het handelsmerk van Malick is het gebruik 

van de voice-over-methode. De voice-over komt 

niet zozeer voort uit de zelfanalyse van het 

personage. Bij Malick gaat het veel meer over 

het spirituele gesprek tussen de personages. De 

voice-over geeft toegang tot de innerlijke reflec-

kiezen voor momenten van stilte of voor 

natuurgeluiden. Hij toont niet hoe het gevecht 

afloopt. Wie de verliezers en de winnaars 

zijn, blijft open. De beelden verspringen en 

Malick schrikt er niet voor terug om tussen de 

gevechtssequenties een sequentie in te lassen 

met Pocahontas in het hoge gras, ofschoon zij 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

l

1 0

tieruimte van de personages. In die ruimte spe-

len psychologische motieven en berekeningen 

weinig of geen rol. Wel bewegen zich daarin de 

reflexieve beschouwingen van de personages 

over de zin van wat er gebeurt. Uit dit medita-

tief perspectief volgen de vele close-ups van de 

personages. Hun schouwende blik valt op.

Malicks aanpak heeft gevolgen voor de 

toeschouwer. Die dient via zijn eigen 

verbeelding de verhaallijn aan te vullen en 

hij voltrekt het schouwend zoeken naar de 

zingeving van de dingen en de gebeurtenissen 

mee. De films van Malick vormen de 

toeschouwers in de bioscopische ruimte tot 



1 3beschouwing1 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   31 2

actieve kijkers. Ze treden uit een loutere 

consumptieve houding en gaan over tot een 

actieve, schouwende blik. Die beweegt rond het 

middelpunt van de zingeving. De personages 

van Malick geven daarbij het voorbeeld en 

nemen de toeschouwer mee op de spirituele 

weg van de zingeving. Voor Malick is de 

bioscoopruimte een spirituele levensruimte, 

een plaats waar de mens als toeschouwer bij 

uitstek recht in de lens 

van het veeleisende 

leven kijkt; in die 

ruimte weerklinkt 

uit de beelden en de 

klanken de opgave van zingeving. Alleen een 

cinematografische spiritualiteit van de open 

ogen zorgt ervoor dat de toeschouwer de vinger 

aan de pols houdt van het leven zelf. 

Het beeldgebed 
Malicks esthetica van de bipolaire spiritualiteit 

bereikt zijn hoogtepunt in wat we ‘het 

beeldgebed’ noemen. Eenvoudig uitgedrukt 

betekent dit dat beide films van Malick 

gebeden zijn. Zo begint The New World met 

de aanroeping door de Indiaanse prinses 

Pocahontas:

Kom Geest,

Help ons om het verhaal van ons land te 

zingen.

U zijn onze Moeder.

Wij komen voort uit Uw ziel.

Pocahontas’ gebed roept de spiritualiteit op van 

de Powhatan-indianen van de Oostkust van de 

huidige Verenigde Staten. Het gebed evoceert 

de religieuze verbondenheid met de natuur. In 

de film laat Malick zich door die spiritualiteit 

inspireren door de natuur niet te filmen als een 

decor voor menselijke handelingen; hij filmt 

het waaiende gras, de hoge bomen met het 

zonlicht dat door het bladerdek heen priemt, 

het stromende water met zijn reflecties en zijn 

eigen klankenwereld enzovoort. Door te filmen 

vanuit de spirituele beleving van de jonge, 

indiaanse prinses 

distantieert Malick zich 

van de berekenende 

mentaliteit van de 

Engelse kolonisten. Zij 

zien de natuur als te gebruiken grondstof en 

als bron van hebzucht. Dit laatste blijkt uit hun 

koortsachtige zoektocht naar goud. 

Malick laat de westerse toeschouwer in de 

spiegel kijken, in de spiegel van zijn eigen 

spiritualiteit. Is de westerse spiritualiteit, ook 

in haar klassiek-traditioneel christelijke zin, 

niet steeds gemotiveerd door een uitgesproken 

of impliciete materialistische wil? Zo kunnen 

we toch ook de wil noemen die gericht is op 

het vertoeven in ‘de hemel’ in Gods nabijheid 

en op het voor eeuwig en altijd genieten van 

een volmaakte staat zonder ontberingen? 

Wat betekent immers de tijdelijke ascese 

en ontbering in het hiernumaals tegenover 

de hiernamaalse weelde en volheid in de 

eeuwigheid? Malick evoceert de contrasterende 

indiaanse spiritualiteit in het historische 

personage van Pocahontas. Die spirituele 

beleving staat helemaal in het teken van 

verbondenheid en respect in plaats van 

verdienste en bezit.

The Tree of Life is nog meer dan The New 

World een beeldgebed. Centraal in The Tree 

of Life staat de volwassen Jack O’Brien, een 

succesvolle architect. Hij is tevens een van 

de drie broers van het gezin O’Brien. Dat 

bestaat uit de ouders en hun drie jongens Jack, 

R.L. en Steve. Het verhaal van het katholieke 

gezin O’Brien speelt zich af in de jaren vijftig 

van de vorige eeuw en is gesitueerd in een 

landelijke buitenwijk aan de rand van de 

Texaanse stad Waco. Malick vertelt het verhaal 

echter helemaal niet 

chronologisch. Er is 

eigenlijk amper een 

verhaallijn. De film 

bestaat namelijk uit een 

opeenvolging van herinneringen, stemmingen, 

overwegingen van Jack O’Brien op het ogenblik 

dat hij in zijn architectenbureau verneemt dat 

zijn jongere broer, R.L., overleden is, wellicht 

door zelfmoord.

Die fluïde stroom of consciousness beweegt 

zich in de modus van het gebed dat een lange 

meditatie is rond zingeving. Via de gedachtenis 

aan zijn katholieke ouders stapt de volwassen 

Jack biddend binnen in de spirituele wereld van 

de zingeving. Daarover laat Malick zelf geen 

twijfel bestaan. De bijbelse referenties kaderen 

immers in dit perspectief. Bij de opening van de 

film reikt Malick de toeschouwer een sleutel tot 

de betekeniswereld van film via een bijbelcitaat. 

Hij citeert namelijk Job 38, 4 en 7:

Waar was jij toen ik de aarde grondvestte?

Vertel het me, als je zoveel weet … 

terwijl de morgensterren samen jubelden

�en Gods zonen het uitschreeuwden van 

vreugde?

Daarna volgt een rijke en tevens lange filmische 

meditatie die via de voice-over van Jack de 

betekenis krijgt van een gebed. Een volwaardig 

hedendaags beeldgebed. Dat laatste mag 

letterlijk worden genomen. Er komen niet 

alleen enkele expliciete scènes in met biddende 

mensen – de vader, de jonge Jack; de meditatie 

van de volwassen Jack is een lang uitgewerkt 

gebed, in voice-over verspreid over de hele film. 

Daarbij verschijnt Jack als een hedendaagse 

Job. Malick realiseert een 

betekenisweefsel met het 

woord ‘job’. Het betekent 

‘werk, baan’, maar het is 

eveneens de eigennaam 

van Job naar wie het bijbelboek is genoemd. 

De initialen van Jack O’Brien vormen het 

hoofdletterwoord JOB.

Waar leeft U?

Ziet U mij nu?

Ik wil zien wat U ziet. 

Waarom zou ik goed zijn als U het niet bent?

Waarom slaat hij ons, onze vader?

Behoed ons.

Leid ons tot het einde van de tijden.

Uit deze gebedsfragmenten blijkt hoe de 

volwassen Jack als een hedendaagse Job een 

vragende, smekende zinzoeker is. Hij ziet 

daarbij de vader ook als een beeld van God die 

in de bijbelse traditie ‘Heer’ en ‘Vader’ wordt 

genoemd. De zin ‘Waarom slaat hij ons, onze 

vader?’ doelt niet enkel op vader O’Brien, maar 

parallel ook op ‘God de Vader’. 

Rouwgedichten en rouwgebeden 
waarin de stem van de zingeving 

hoorbaar en zichtbaar is

De films van Malick 
brengen de toeschouwer 

tot een actieve, schouwende blik

l



1 5beschouwing h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

Besluit
Door hun cinematografische kracht, hun 

‘visuele en spirituele overvloed’ (Corliss 2011, 

53) maken de films van Malick het schouwen 

ervan tot een hedendaagse spirituele oefening; 

ze evoceren bij de toeschouwer het besef dat de 

bioscoopruimte voor een moment een zone van 

zin creëert waarin de toeschouwer zich mentaal 

actief beweegt. In die mentale beweging ontdekt 

de wakkere toeschouwer zijn roeping om als 

mens in zijn eigen leefwereld hier en nu een 

bioscopische zone van zin te creëren op de eb 

en de vloed van de tijd. 

Literatuur 
Corliss, R. (2011). Tree Believer. The cosmic vision of 

Terrence Malick. Time Magazine, June 13, 2011.
De Bleeckere, S. (1992). Het licht van de schepping. De 

religiositeit van de beeldcultuur. Averbode: Altiora. 
De Bleeckere, S. (2011). Gedachtenis. Over zinmo(nu)

menten. Men(S)tis’ Studies 1. Hasselt: Men(S)tis.
De Bleeckere, S. (2012). Het aards paradijs als 

zinnebeeld. Beschouwingen bij The New World en 
The Tree of Life van Terrence Malick. Men(S)tis’ 
Studies 2. Hasselt: Men(S)tis.

Heidegger, M. (1954). Vorträge und Aufsätze. 
Pfullingen: Neske.

Woesner, W.V. (2011). Heidegger in America. New 
York: Cambridge University Press. 

Sylvain (prof.dr. S.) De Bleeckere promoveerde in de 
wijsbegeerte en doceert cultuurwetenschappen aan 
de opleiding Architectuur van het departement 
Architectuur en kunst van de PHL/UHasselt. 
Hij is stichter en voorzitter van Men(S)tis vzw: 
www.menstis.be en publiceert op het gebied 
van cultuurfilosofie, zingeving en religie, en 
cinematografie. Voor zijn boek De horizon van de 
tragische mens. Een cultuurfilosofisch gesprek 
met het filmoeuvre van Andrei Tarkovskij (1984), 
ontving hij de Prof. Bormansprijs voor essay. 
sylvain.debleeckere@uhasselt.be

Het inhoudelijke leidmotief van het 
aards paradijs
Malick boetseert zijn films, en in het bijzonder 

The New World en The Tree of Life, rond ‘het 

aards paradijs’ als centrale denkfiguur met 

directe verwijzingen naar het bijbelboek 

Genesis. Bij Malick komt die filmische 

meditatie ook voort uit een algemene, culturele 

motivatie: de meditatie over het aards paradijs 

verbindt zich met het bijbelse motief van het 

Beloofde Land in de context van het ontstaan 

van de huidige Verenigde Staten van Amerika. 

Dat verklaart de historische verankerde film 

The New World die terugkeert naar 1607, de 

stichting van het fort Jamestown langs de 

James River met de historische Captain John 

Smith in de mannelijke, koloniale hoofdrol 

en Pocahontas in de indiaanse, inheemse 

vrouwelijke hoofdrol. Malick laat duidelijk 

zien hoe Captain John Smith Jamestown tot 

een succes maakte, nadat eerdere pogingen 

van andere Engelse nederzettingen in een 

fiasco waren geëindigd. Captain John Smith 

heeft in zekere zin de hoeksteen gelegd van de 

allereerste Engelse kolonie, Virginia, die in 1776 

een van de dertien eerste staten werd van de 

Verenigde Staten van Amerika. 

Maar dat alles betekent niet dat Malick The 

New World opbouwt als een patriottistisch 

pamflet. Integendeel. Zowel The New 

World als The Tree of Life zijn namelijk ook 

rouwgedichten en rouwgebeden waarin de 

stem van de zingeving hoorbaar en zichtbaar is. 

Hierdoor zetten beide films bij de toeschouwer 

ook de betekenis van het gezegde ‘het aards 

paradijs’ met zijn bijbels-religieuze grondtoon 

in beweging. Letterlijk. Cinematografisch. 

In de eeuwenlange joods-christelijke 

theologische traditie heeft het spreken en 

denken over ‘het aards paradijs’ de ervaring van 

de tijd helpen structureren. Er was de tijd van 

het aards paradijs en er was de tijd erna. Daarbij 

hoorde ook het sterke gevoel dat het aards 

paradijs zelf onbereikbaar in een ver verleden 

verloren was gegaan en dat de huidige tijd 

altijd tot het domein hoorde van dat verloren 

paradijs. Maar, zoals het historische voorbeeld 

van ‘de Nieuwe Wereld’ leert: groepen in de 

westerse beschaving bleven de hoop koesteren 

om toch nog een verloren stuk van het aards 

paradijs te kunnen vinden. Die verwachting 

groeide uit tot de massale, Europese koloniale 

droom die nog nazindert in die andere 

zegswijze die nauw verbonden is met die van 

het aards paradijs: ‘The American Dream’.

Als Amerikaan, als hedendaagse denker én als 

actueel cineast blijft Malick niet stilstaan bij 

de geografische ijking van ‘het aards paradijs’ 

sinds de bijbelse Tuin van Eden. Het aards 

paradijs bevindt zich niet in Jamestown en 

bij uitbreiding niet in de Verenigde Staten 

van Amerika. Het aards paradijs bestaat 

enkel als mentale plek. Dat verduidelijkt en 

praktiseert Malick door gebruik te maken van 

de cinematografische techniek van de voice-

over. De hoofdpersonages zijn beschouwers; ze 

reflecteren. Die mentale werkelijkheid van ‘het 

aards paradijs’ betekent geenszins dat zij iets 

fictiefs of imaginairs is. Het is veeleer een zone 

van zin, gecreëerd vanuit de menselijke geest 

waarin de onsterfelijk diepe nood aan zingeving 

woont. 

1 4

l


