TREEOFLIFE

WRITTEN AND DIRECTED BY

., TERRENCE MALICK

NOTHING

STANDS STILL -

i

BESCHOUWING | SYLVAIN DE BLEECKERE

De reflectie en de

lichtwand

Van Plato tot Malick

Plato en Malick hebben de filosofie gemeen met elkaar. Allebei
bewegen ze zich in de filosofie, echter niet begrepen als de discipline
die intellectuele pirouettes uitvoert om in vele gevallen iets te zeggen
wat het gezonde verstand al langer wist. Beiden beoefenen de filo-
sofie om te reflecteren over wat er zich afspeelt rond en in de mens.
Filosoferen is voor beiden in de eerste plaats een modus van schou-
wen, een spirituele oefening om zichzelf als mens te leren kennen en
om hun tijdelijk verblijf op aarde naar waarde te kunnen schatten.
Maar hiermee houdt de gemeenschappelijkheid ook op.

Het klassieke, spirituele leven buiten
‘de bioscoop’
lato en Malick staan in de ruimte van
de filosofie met hun rug naar elkaar toe.
Ze kijken elk een andere kant op. De
eerste met zijn ogen dicht, de andere met een
filmcamera in de hand. In het zevende boek
van zijn Staat vertelt Plato de Allegorie van de
grot. Hij beschrijft erin de oerbioscoop. De
grotbewoners zijn toeschouwers die ‘geboeid’
naar projecties op de wand zitten te kijken.
Dat moet de oudste beschrijving zijn van een
bioscoop.
Plato had eerder de toeschouwers op het

HANDELINGEN 2013 | 3

oog die in het theater naar tragedies en
komedies gingen kijken. Dat vond hij een
minderwaardige bezigheid. Neerzitten met
de ogen die vastkleven aan een schimmenspel
dat enkel een misleidende afspiegeling is

van de fysieke werkelijkheid. Voor dergelijk
zitten had Plato geen goed woord over. Hij
vond ‘de bioscoop’ een gevaarlijke plek want
ze brengt schade toe aan de mens. De ‘valse’
beelden drijven de mens weg van zijn denken.
Dat denken vormt de spirituele roeping van
de mens: betrokken leven op de hogere of
transcendente werkelijkheid. Die is enkel
bereikbaar via ‘het derde oog’ of de ziel, de

>



onzichtbare essentie van de mens zelf. ‘De
bioscoop’ cultiveert enkel het zien van de twee
ogen in plaats van het in-zien, eigen aan het
derde oog van de denkende ziel.

Voor de filosoof van het klassieke denken,
Plato, blijven bioscoopbeelden schijnbeelden
in de tweede graad: schijn van de schijn.

De fysieke werkelijkheid staat tegenover

de transcendente of bovennatuurlijke
werkelijkheid als schijn tegenover zijn. Voor
Plato bestaat de spiritualiteit uit de (op)voeding
van de ziel, de vorming van het denken en dat
gebeurt het best met een afgewende blik, met
ogen die wegkijken
van de omringende
werkelijkheid en die
zich er na verloop
van tijd helemaal
voor afsluiten. De spiritualiteit van de

gesloten ogen. In deze metafysische optiek

is pastoraat zielzorg; spirituele oefeningen

zijn contemplatieve meditaties, liefst in het
halfdonker.

De eeuwenoude christelijke cultuurtraditie
heeft, via de directe bemiddeling van het
platonisch hellenisme, datgene wat heden
‘spiritualiteit’ heet als ‘geestelijk leven’ geduid.
Naar het platonische model van Socrates die
argumenteerde dat de mens leeft om te leren
sterven, kreeg ook een invloedrijke christelijke
spiritualiteit eeuwenlang het karakter van een
ascetische oefening. Spiritualiteit werd vast
verbonden aan een cultuur van de gesloten
zintuigen (De Bleeckere 1992, 24-25). De mens
moest leren zijn ogen te sluiten om zich enkel
door het onzichtbare bovennatuurlijke licht te
laten verlichten. In de meeste gevallen stond

Voor Plato blijven bioscoopbeelden
schijnbeelden in de tweede graad:
schijn van de schijn

het doel van de spiritualiteit in het teken van de
dood. In de scholen van dergelijke spiritualiteit
deed men aan een geestelijke gymnastiek om de
grote sprong te kunnen maken over de lat van
de dood heen, recht ‘de hemel’ in.

De eeuwenoude christelijke cultuur bezit
een rijke waaier aan spirituele bewegingen.
In de huidige postmoderne epoche bestaat er
in kerkelijke kringen nog steeds de tendens
om vooral in het contemplatieve abdijleven
de essentie van het christendom te zoeken.
In de voorbije decennia is in ‘katholiek’
Vlaanderen althans in secundaire scholen
een roepings- en een
bezinningspastoraat —
voortbouwend op de
naoorlogse traditie van
de verplichte retraites —
ontstaan die erop was gericht via een meerdaags
verblijf in een abdij de jongeren in contact te
brengen met ‘de essentie’ van het christendom.
En wanneer er een film als Die grosse Stille,
de documentaire van Philip Groning over La
Grande Chartreuse, verschijnt, dan slaken tal
van kerkelijke leiders een grote zucht: Eindelijk
nog eens een religieuze film! Wat is er echter
religieus aan een film die uitmondt in het
getuigenis van een oude, blinde kartuizer die
de lof zingt over de dood (De Bleeckere 2011,
104)? Of is religie nog steeds zielzorg gericht
op de toegang tot ‘de hemel ‘het hiernamaals),
waarbij het ‘hiernumaals’ op zich secundair of
gewoon onbelangrijk is?

De ‘bioscopische’ spiritualiteit
Wie zich vandaag opstelt in de bioscopische
ruimte van de cinematografie, nog steeds

de drijvende kracht van de heersende
beeldcultuur, treedt binnen in een speciale
wereld. Ze bestaat uit de grondstoffen van
duisternis en licht waarmee een spel wordt
opgevoerd van zichtbare beelden op een
scherm en van klanken die de ruimte vullen.
Wie er binnentreedt in het perspectief van een
klassieke spiritualiteit, houdt het er niet lang
vol. Beelden en klanken worden bronnen van
ergernis en frustraties. De vraag is vanuit welke
spiritualiteit het zinvol en boeiend wordt, om
tijdelijk en geregeld in die bioscoopruimte te
verblijven. Is het eigenlijk wel mogelijk om
zo'n ruimte met spiritualiteit in verband te
brengen? Volgens Malick wel. Voor hem is de
bioscoopruimte de plaats bij uitstek voor een
spirituele beleving vandaag. Een nadere kijk
op zijn werk, in het bijzonder zijn The New
World en The Tree of Life, verheldert zijn visie.
De volgende componenten zijn relevant om
even in het vizier te houden: het zinzoekende
schouwen, het beeldgebed, het inhoudelijke
leidmotief van het aards paradijs (De Bleeckere
2012).

Het zinzoekende schouwen

De Amerikaanse filmregisseur Terrence
Malick — geboren in Ottawa, Illinois, op 30
november 1943 —is een fenomenologisch
geschoolde filosoof. Hij vertaalde Heideggers
Vom Wesen der Grundes als The Essence of
Reasons en voorzag het van een inleiding.

Hij onderbrak zijn doctorale studie over
Heideggers benadering van het denken in
relatie tot ‘de wereld’ om filmstudies te volgen
en een filmcarriére uit te bouwen (Woesner
2011, 206). Hij wordt heden wereldwijd

HANDELINGEN 2013 | 3

tot de belangrijkste, levende regisseurs
gerekend. Malick heeft begrepen dat het
fenomenologische denken een schouwend
denken is. Volgens Heidegger bestaat er geen
discussie over: dat schouwende denken gaat
helemaal op in de taal: ‘De taal spreekt’ (1954,
184). Voor Malick is dit een vergissing, het
schouwende denken speelt zich af in de ruimte
van het cinematografische beeld: ‘Het beeld
denkt’

Malicks benadering kent een bipolaire
spiritualiteit: de schouwende blik primeert in
het beeld zelf alsook bij de toeschouwer van
de films. Beide blikvelden staan in het teken
van het zinzoeken. Wat Malick bezighoudst, is
de wijze van kijken naar de dingen, naar de
wereld, en in dat licht kiest hij voor een unieke
voorstelling zijn filmische personages. Ze zijn
geen marionetten die via de touwtjes van het
scenario in beweging worden gebracht. Het
worden volwaardige personen die leven vanuit
hun eigen innerlijke wereld. Die toont zich in
hun manier van kijken naar zichzelf, de dingen
rondom hen en in het gesprek dat ze voeren
met zichzelf. Echt schouwende mensen. Dat
concretiseert zich in een fluide cinematografie.
Een belangrijk aspect ervan bestaat uit het
dedramatiseren van het verhaal. Malick
gebruikt geen oorzaak-gevolg logica. Malick zet
ook de montage in voor het dedramatiseren.
Hij gebruikt talrijke jump cuts. Hierdoor lijkt
het alsof de film sprongen maakt. Dat gebeurt
zeer duidelijk tijdens de gevechtsscenes in The
New World. Er zit geen logica in. Het enige
wat logisch is, is dat er twee kampen zijn die
elkaar bevechten. Malick dempt bijvoorbeeld
de natuurlijke geluiden en durft daarbij te



kiezen voor momenten van stilte of voor

natuurgeluiden. Hij toont niet hoe het gevecht
afloopt. Wie de verliezers en de winnaars

zijn, blijft open. De beelden verspringen en
Malick schrikt er niet voor terug om tussen de
gevechtssequenties een sequentie in te lassen
met Pocahontas in het hoge gras, ofschoon zij

niet in de buurt is van het gevecht.

Het handelsmerk van Malick is het gebruik
van de voice-over-methode. De voice-over komt
niet zozeer voort uit de zelfanalyse van het
personage. Bij Malick gaat het veel meer over
het spirituele gesprek tussen de personages. De
voice-over geeft toegang tot de innerlijke reflec-

tieruimte van de personages. In die ruimte spe-
len psychologische motieven en berekeningen
weinig of geen rol. Wel bewegen zich daarin de
reflexieve beschouwingen van de personages
over de zin van wat er gebeurt. Uit dit medita-
tief perspectief volgen de vele close-ups van de
personages. Hun schouwende blik valt op.

HANDELINGEN 2013 | 3

Malicks aanpak heeft gevolgen voor de
toeschouwer. Die dient via zijn eigen
verbeelding de verhaallijn aan te vullen en

hij voltrekt het schouwend zoeken naar de
zingeving van de dingen en de gebeurtenissen
mee. De films van Malick vormen de
toeschouwers in de bioscopische ruimte tot >



actieve kijkers. Ze treden uit een loutere
consumptieve houding en gaan over tot een
actieve, schouwende blik. Die beweegt rond het
middelpunt van de zingeving. De personages
van Malick geven daarbij het voorbeeld en
nemen de toeschouwer mee op de spirituele
weg van de zingeving. Voor Malick is de
bioscoopruimte een spirituele levensruimte,
een plaats waar de mens als toeschouwer bij
uitstek recht in de lens
van het veeleisende
leven kijkt; in die
ruimte weerklinkt

uit de beelden en de
klanken de opgave van zingeving. Alleen een
cinematografische spiritualiteit van de open
ogen zorgt ervoor dat de toeschouwer de vinger
aan de pols houdt van het leven zelf.

Het beeldgebed

Malicks esthetica van de bipolaire spiritualiteit
bereikt zijn hoogtepunt in wat we ‘het
beeldgebed’ noemen. Eenvoudig uitgedrukt
betekent dit dat beide films van Malick
gebeden zijn. Zo begint The New World met
de aanroeping door de Indiaanse prinses
Pocahontas:

Kom Geest,

Help ons om het verhaal van ons land te
zingen.

U zijn onze Moeder.

Wij komen voort uit Uw ziel.

Pocahontas’ gebed roept de spiritualiteit op van
de Powhatan-indianen van de Oostkust van de
huidige Verenigde Staten. Het gebed evoceert

De filins van Malick
brengen de toeschouwer
tot een actieve, schouwende blik

de religieuze verbondenheid met de natuur. In
de film laat Malick zich door die spiritualiteit
inspireren door de natuur niet te filmen als een
decor voor menselijke handelingen; hij filmt
het waaiende gras, de hoge bomen met het
zonlicht dat door het bladerdek heen priemt,
het stromende water met zijn reflecties en zijn
eigen klankenwereld enzovoort. Door te filmen
vanuit de spirituele beleving van de jonge,
indiaanse prinses
distantieert Malick zich
van de berekenende
mentaliteit van de
Engelse kolonisten. Zij
zien de natuur als te gebruiken grondstof en
als bron van hebzucht. Dit laatste blijkt uit hun
koortsachtige zoektocht naar goud.

Malick laat de westerse toeschouwer in de
spiegel kijken, in de spiegel van zijn eigen
spiritualiteit. Is de westerse spiritualiteit, ook
in haar klassiek-traditioneel christelijke zin,
niet steeds gemotiveerd door een uitgesproken
of impliciete materialistische wil? Zo kunnen
we toch ook de wil noemen die gericht is op
het vertoeven in ‘de hemel’ in Gods nabijheid
en op het voor eeuwig en altijd genieten van
een volmaakte staat zonder ontberingen?

Wat betekent immers de tijdelijke ascese

en ontbering in het hiernumaals tegenover

de hiernamaalse weelde en volheid in de
eeuwigheid? Malick evoceert de contrasterende
indiaanse spiritualiteit in het historische
personage van Pocahontas. Die spirituele
beleving staat helemaal in het teken van
verbondenheid en respect in plaats van
verdienste en bezit.

The Tree of Life is nog meer dan The New

World een beeldgebed. Centraal in The Tree

of Life staat de volwassen Jack O’Brien, een
succesvolle architect. Hij is tevens een van

de drie broers van het gezin O’Brien. Dat
bestaat uit de ouders en hun drie jongens Jack,
R.L. en Steve. Het verhaal van het katholieke
gezin O’Brien speelt zich af in de jaren vijftig
van de vorige eeuw en is gesitueerd in een
landelijke buitenwijk aan de rand van de
Texaanse stad Waco. Malick vertelt het verhaal
echter helemaal niet
chronologisch. Er is
eigenlijk amper een
verhaallijn. De film
bestaat namelijk uit een
opeenvolging van herinneringen, stemmingen,
overwegingen van Jack O’Brien op het ogenblik
dat hij in zijn architectenbureau verneemt dat
zijn jongere broer, R.L., overleden is, wellicht
door zelfmoord.

Die fluide stroom of consciousness beweegt
zich in de modus van het gebed dat een lange
meditatie is rond zingeving. Via de gedachtenis
aan zijn katholieke ouders stapt de volwassen
Jack biddend binnen in de spirituele wereld van
de zingeving. Daarover laat Malick zelf geen
twijfel bestaan. De bijbelse referenties kaderen
immers in dit perspectief. Bij de opening van de
film reikt Malick de toeschouwer een sleutel tot
de betekeniswereld van film via een bijbelcitaat.
Hij citeert namelijk Job 38,4 en 7:

Waar was jij toen ik de aarde grondvestte?
Vertel het me, als je zoveel weet ...

terwijl de morgensterren samen jubelden
en Gods zonen het uitschreeuwden van

vreugde?

HANDELINGEN 2013 | 3

Rouwgedichten en rouwgebeden
waarin de stem van de zingeving
hoorbaar en zichtbaar is

Daarna volgt een rijke en tevens lange filmische
meditatie die via de voice-over van Jack de
betekenis krijgt van een gebed. Een volwaardig
hedendaags beeldgebed. Dat laatste mag
letterlijk worden genomen. Er komen niet
alleen enkele expliciete scénes in met biddende
mensen — de vader, de jonge Jack; de meditatie
van de volwassen Jack is een lang uitgewerkt
gebed, in voice-over verspreid over de hele film.
Daarbij verschijnt Jack als een hedendaagse
Job. Malick realiseert een
betekenisweefsel met het
woord job’. Het betekent
‘werk, baan’, maar het is
eveneens de eigennaam
van Job naar wie het bijbelboek is genoemd.
De initialen van Jack O’Brien vormen het
hoofdletterwoord JOB.

Waar leeft U?
Ziet U mij nu?
Ik wil zien wat U ziet.

Waarom zou ik goed zijn als U het niet bent?
Waarom slaat hij ons, onze vader?

Behoed ons.

Leid ons tot het einde van de tijden.

Uit deze gebedsfragmenten blijkt hoe de
volwassen Jack als een hedendaagse Job een
vragende, smekende zinzoeker is. Hij ziet
daarbij de vader ook als een beeld van God die
in de bijbelse traditie ‘Heer’ en “Vader’ wordt
genoemd. De zin ‘Waarom slaat hij ons, onze
vader?’ doelt niet enkel op vader O’Brien, maar
parallel ook op ‘God de Vader’. >



Het inhoudelijke leidmotief van het
aards paradijs

Malick boetseert zijn films, en in het bijzonder
The New World en The Tree of Life, rond ‘het
aards paradijs’ als centrale denkfiguur met
directe verwijzingen naar het bijbelboek
Genesis. Bij Malick komt die filmische
meditatie ook voort uit een algemene, culturele
motivatie: de meditatie over het aards paradijs
verbindt zich met het bijbelse motief van het
Beloofde Land in de context van het ontstaan
van de huidige Verenigde Staten van Amerika.
Dat verklaart de historische verankerde film
The New World die terugkeert naar 1607, de
stichting van het fort Jamestown langs de
James River met de historische Captain John
Smith in de mannelijke, koloniale hoofdrol

en Pocahontas in de indiaanse, inheemse
vrouwelijke hoofdrol. Malick laat duidelijk
zien hoe Captain John Smith Jamestown tot
een succes maakte, nadat eerdere pogingen
van andere Engelse nederzettingen in een
fiasco waren geé¢indigd. Captain John Smith
heeft in zekere zin de hoeksteen gelegd van de
allereerste Engelse kolonie, Virginia, die in 1776
een van de dertien eerste staten werd van de
Verenigde Staten van Amerika.

Maar dat alles betekent niet dat Malick The
New World opbouwt als een patriottistisch
pamflet. Integendeel. Zowel The New
World als The Tree of Life zijn namelijk ook
rouwgedichten en rouwgebeden waarin de
stem van de zingeving hoorbaar en zichtbaar is.
Hierdoor zetten beide films bij de toeschouwer
ook de betekenis van het gezegde ‘het aards
paradijs’ met zijn bijbels-religieuze grondtoon
in beweging. Letterlijk. Cinematografisch.

In de eeuwenlange joods-christelijke
theologische traditie heeft het spreken en
denken over ‘het aards paradijs’ de ervaring van
de tijd helpen structureren. Er was de tijd van
het aards paradijs en er was de tijd erna. Daarbijj
hoorde ook het sterke gevoel dat het aards
paradijs zelf onbereikbaar in een ver verleden
verloren was gegaan en dat de huidige tijd
altijd tot het domein hoorde van dat verloren
paradijs. Maar, zoals het historische voorbeeld
van ‘de Nieuwe Wereld’ leert: groepen in de
westerse beschaving bleven de hoop koesteren
om toch nog een verloren stuk van het aards
paradijs te kunnen vinden. Die verwachting
groeide uit tot de massale, Europese koloniale
droom die nog nazindert in die andere
zegswijze die nauw verbonden is met die van
het aards paradijs: “The American Dream’

Als Amerikaan, als hedendaagse denker én als
actueel cineast blijft Malick niet stilstaan bij

de geografische ijking van ‘het aards paradijs’
sinds de bijbelse Tuin van Eden. Het aards
paradijs bevindt zich niet in Jamestown en

bij uitbreiding niet in de Verenigde Staten

van Amerika. Het aards paradijs bestaat

enkel als mentale plek. Dat verduidelijkt en
praktiseert Malick door gebruik te maken van
de cinematografische techniek van de voice-
over. De hoofdpersonages zijn beschouwers; ze
reflecteren. Die mentale werkelijkheid van ‘het
aards paradijs’ betekent geenszins dat zij iets
fictiefs of imaginairs is. Het is veeleer een zone
van zin, gecreéerd vanuit de menselijke geest
waarin de onsterfelijk diepe nood aan zingeving

woont.

Besluit

Door hun cinematografische kracht, hun
‘visuele en spirituele overvloed’ (Corliss 2011,
53) maken de films van Malick het schouwen
ervan tot een hedendaagse spirituele oefening;
ze evoceren bij de toeschouwer het besef dat de
bioscoopruimte voor een moment een zone van
zin creéert waarin de toeschouwer zich mentaal
actief beweegt. In die mentale beweging ontdekt
de wakkere toeschouwer zijn roeping om als
mens in zijn eigen leefwereld hier en nu een
bioscopische zone van zin te creéren op de eb
en de vloed van de tijd. <

Literatuur

Corliss, R. (2011). Tree Believer. The cosmic vision of
Terrence Malick. Time Magazine, June 13, 2011.

De Bleeckere, S. (1992). Het licht van de schepping. De
religiositeit van de beeldcultuur. Averbode: Altiora.

De Bleeckere, S. (2011). Gedachtenis. Over zinmo(nu)
menten. Men(S)tis’ Studies 1. Hasselt: Men(S)tis.

De Bleeckere, S. (2012). Het aards paradijs als
zinnebeeld. Beschouwingen bij The New World en
The Tree of Life van Terrence Malick. Men(S)tis’
Studies 2. Hasselt: Men(S)tis.

Heidegger, M. (1954). Vortrige und Aufsiitze.
Pfullingen: Neske.

Woesner, W.V. (2011). Heidegger in America. New
York: Cambridge University Press.

Sylvain (prof.dr. S.) De Bleeckere promoveerde in de
wijsbegeerte en doceert cultuurwetenschappen aan
de opleiding Architectuur van het departement
Architectuur en kunst van de PHL/UHasselt.

Hij is stichter en voorzitter van Men(S)tis vzw:
www.menstis.be en publiceert op het gebied

van cultuurfilosofie, zingeving en religie, en
cinematografie. Voor zijn boek De horizon van de
tragische mens. Een cultuurfilosofisch gesprek
met het filmoeuvre van Andrei Tarkovskij (1984),
ontving hij de Prof. Bormansprijs voor essay.
sylvain.debleeckere@uhasselt.be

HANDELINGEN 2013 | 3



