
3inleiding2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

l

i n l e i d i n g   |   Annemie Dillen &  Theo van Leeuwen

Nog niet zo lang geleden ging ik (AD) voor het eerst met mijn doch-
ter van vier naar de bioscoop. K3 – Bengeltjes. Een commerciële film 
van Studio 100. Het voorbije jaar waren we al in enkele culturele 
centra geweest, waar ze aangepaste, korte films op maat van kleuters 
speelden. Nu was het tijd voor een ‘echte film’ in de ‘echte bioscoop’. 
Toen ik weer buiten stapte, kwam spontaan de gedachte op: ‘Zo gaat 
het dus tegenwoordig; het is een boodschap die veel weg heeft van 
wat het christendom ook wil zeggen, maar voor de K3-film lopen 
misschien toch meer ouders en kinderen warm, omwille van het 
commerciële gehalte ervan.’

Verbeelding  
aan het woord

‘K3 en de bengeltjes’ laat een beeld 

zien van engelen, en van de hemel 

– allemaal in het wit, met een groot 

computer/tv-scherm waarop alles op aarde te 

volgen is. Een scherm dat weliswaar stuk kan. 

De K3-meisjes worden ‘bengeltjes’ en krijgen 

vleugels, maar ook een lange neus als ze liegen, 

een snor als ze ijdel zijn, een lage stem als 

ze kibbelen en een heel dik lichaam als ze te 

gulzig zijn. Wanneer ze uiteindelijk een goede 

daad verrichten (optreden in het ziekenhuis, 

als benefietconcert, ondanks hun vreemde 

uiterlijk), worden ze verlost van hun ‘bengel’-

zijn. Je mag er zijn zoals je bent, lijkt eveneens 

een boodschap te zijn.

De vragen die onmiddellijk rijzen wanneer ik 

deze beschrijving en mijn associatie met het 

christelijke geloof maak, zijn ongeveer dezelfde 

als die we ons vanuit de redactie stelden bij 

het concept van het themagedeelte in dit 

nummer van Handelingen, enkele maanden 

eerder. Op welke manier krijgen religieuze – of 

bij uitbreiding ook spirituele – thema’s vorm 

in films? Kunnen films inleiden in christelijk 

geloof? En over welk soort films gaat het dan? 

Op welke manier gebruiken filmmakers de 

filmtaal om een spirituele boodschap uit te 

drukken? Is dat bewust, of onbewust, of doet 

dat er niet toe? Deze en andere vragen komen 

in dit nummer aan bod. 

Spiritualiteitsbeleving
De verschillende auteurs in het cluster over 

film bespreken allemaal een andere film. Geen 

enkele film is daarbij expliciet een ‘Jezusfilm’. 

Religieuze en breed-spirituele verwijzingen en 

interpretaties zijn in de meeste gevallen eerder 

onderhuids aanwezig of worden opgeroepen 

in het kijkproces en vloeien voort uit het 

interpretatiekader van de kijker of de groep die 

de film bespreekt. 

Films leiden tot ‘betekenisproductie’, zowel 

bij het maken van de film, het bekijken ervan, 

als het naderhand 

bespreken. Door de 

verschillende bijdragen 

heen klinkt ook de 

visie dat het kijken 

naar films spiritualiteit kan stimuleren, door 

de dialoog die men als kijker aangaat met de 

wereld van de film, en door het gesprek dat 

erover gevoerd kan worden nadien. De wereld 

van de film biedt een veilige omgeving voor 

het ingaan op diepe vragen. Kijkers kunnen 

zich identificeren met een personage, maar 

tegelijk ook een zekere afstand houden. Films 

confronteren de kijker met een andere wereld, 

reiken hem of haar symbolen aan en zetten 

aan tot reflectie over het eigen leven, en in het 

bijzonder ook zinvragen daarbij. Ze dagen uit 

tot een ‘hermeneutische houding’, het zoeken 

naar mogelijke interpretaties, en tot dialoog 

met de eigen levenssituatie, op meer dan één 

manier. 

De meerzinnigheid en de gelaagdheid in 

heel wat films en in het kijkproces, maakt het 

proces van het kijken naar en interpreteren 

van een film bijzonder boeiend, ook in 

spiritueel opzicht. De ene film leent zich hier als 

vanzelfsprekend beter voor dan de andere, maar 

het proces van het oproepen van zinvragen, het 

stimuleren tot reflectie en de potentie om op 

het vlak van ‘spiritualiteit’ iets te betekenen, is 

zeker niet beperkt tot een beperkt aantal zeer 

bijzondere films. 

De auteurs in dit nummer spreken 

over zingeving, spiritualiteit, religie en 

levensbeschouwing. Deze termen hebben 

allemaal een iets andere betekenis en 

connotatie. Eerder 

dan specifiek stil te 

staan bij de exacte 

betekenis van elk van 

de termen, willen we 

de aandacht focussen op de mogelijkheden 

van film in relatie tot deze begrippen. Grofweg 

kunnen de artikelen worden onderscheiden in 

resultaten uit wetenschappelijke onderzoek, 

mogelijkheden van gebruik van film in het 

kader van geloofscommunicatie en bijdragen 

die tot nadere reflectie op theologie en 

spiritualiteit leiden. Als rode draad blijft 

evenwel de brede vraag naar de betekenis van 

‘spiritualiteitsbeleving’ vandaag klinken. Hoe 

gaan mensen vandaag om met spiritualiteit en 

hoe kunnen ze daarin begeleid worden? 

Herkennen en losweken
In een eerste bijdrage schetst Sylvain De 

Bleeckere aan de hand van het werk van de 

hedendaagse cineast Terence Malick een 

bioscopische spiritualiteit. De Bleeckere start 

bij Plato, voor wie het schimmenspel in de grot, 

Hoe gaan mensen vandaag om 
met spiritualiteit en hoe 

kunnen ze daarin begeleid worden?



inleiding4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5

bioscoopbeelden, een misleidende afspiegeling 

zijn van de fysieke werkelijkheid. Het zien met 

‘twee ogen’ leidt de mens af van het zien met 

het ‘derde oog’, het contemplatieve, de weg 

van het denken. Tot wat voor spiritualiteit dat 

heeft geleid zet De Bleeckere uiteen. Haaks 

daarop staat het werk van Malick, bij wie de 

bioscoopruimte een spirituele levensruimte 

wordt waar de mens in de lens van het leven 

kijkt. Juist de spiritualiteit van de geopende 

ogen biedt, in relatie tot de getoonde beelden, 

zingevende oriëntatie op het leven. De films 

The Tree of Life en The New World worden 

beschreven als vormen van gebed. Ze dragen 

het motief van het paradijs in zich mee.

Martien Brinkman maakt vervolgens 

duidelijk dat het maken van een film 

en het kijken naar een film altijd 

interpretatieprocessen veronderstelt. Het 

goddelijke is nooit direct waar te nemen, 

maar mensen kunnen wel verwijzingen ernaar 

vinden: filmscenario’s lenen zich daar goed 

toe. Brinkman bespreekt het fenomeen van 

verwijzingen naar Christus in films, die vaak 

toch nog herkend worden door hedendaagse 

kijkers. Hij spreekt daarbij over ‘immanente 

transcendentie’. 

Ook Wiel Smeets laat vanuit een mysta

gogisch denkkader zien hoe films mensen 

kunnen aanzetten tot spiritualiteitsbeleving 

en gesprekken over dieperliggende religieuze 

thema’s kunnen losmaken. Hij gebruikt 

hierbij de film My Sassy Girl en laat zien hoe 

de verschillende lagen van liefde in deze film 

worden uitgewerkt en hoe de thematiek van lot 

en bestemming het centrale gegeven is waarmee 

de hoofdrolspelers zich verhouden.

Eline De Bruyne laat aan de hand van een 

gedetailleerde bespreking van de film Life of 

Pi zien hoe het kijken naar een film heel wat 

kan losweken bij een kijker. Ze geeft concrete 

suggesties om dieper in te gaan op deze film en 

de levensbeschouwelijke vragen te laten klinken. 

Geertje De Vries beschrijft het filmgesprek in 

plaatselijke gemeenschappen, in het bijzonder 

aan de hand van de film The Way. Ze geeft 

concrete stappen om met een groep aan de 

slag te gaan, en laat ook de waarde van het 

filmgesprek zien. 

Nikolaas Sintobin heeft als jezuïet en 

internetpastor in Vlaanderen en Nederland 

ervaring met het werken met bidden met 

YouTube, en laat zien hoe het bekijken van korte 

filmpjes ook een belangrijke aanzet kan zijn in 

het werken rond spiritualiteitsbeleving. 

Wim Reedijk ten slotte bespreekt als enige 

een expliciet religieuze film, Des hommes et 

des Dieux, die hij als aanzet neemt voor een 

theologische en persoonlijke reflectie rond 

kernvragen uit deze film. 

Na het artikelencluster over film volgt een 

bijdrage over recent onderzoek omtrent 

spiritualiteitsbeleving in een ziekenhuiscontext, 

van Laurien Schrijver, Jessie Dezutter, Annemie 

Dillen en Wim Smeets. Het nummer besluit met 

een trendbericht van de hand van Carlo Leget, 

over ‘spiritual care’ in de zorg.

In dit nummer bieden we een thema aan dat 

ook binnen de internationale wetenschappelijke 

praktisch-theologische literatuur wel 

wat aandacht krijgt vanuit verschillende 

perspectieven (zie bijvoorbeeld Gräb, Hermann 

& Nottmeier 2004; Kirsner & Wermke 2009; 

Gelo 2011). We verwijzen eveneens naar de 

bijdrage van Friso en Ganzevoort die eerder in 

Handelingen verscheen (2009). 

In de samenstelling van dit nummer 

hebben we naast (beperkte) inzichten uit 

wetenschappelijk onderzoek, vooral willen 

stilstaan bij concrete mogelijkheden om met 

films aan de slag te gaan of er verder over 

te reflecteren. We hopen dat ook de andere 

bijdragen in dit nummer de lezer mogen 

boeien.

Literatuur
Friso, J. & Ganzevoort, R.R. (2009). Zin in 

het donker. Over het werken met film in 
vormingswerk, Handelingen 36/5, 44-53.

Gelo, F. (2011). Using Movies in Pastoral counseling. 
The Journal of Pastoral Care and Counseling 65, 
1-4.

Gräb, W., Herrmann, J., Nottmeier, C. (2004). Film 
als Medium religiöser Bildung. Zeitschrift für 
Erziehungswissenschaft 7, nr. 3, 326-343. 

Kirsner, I., Wermke, M. (ed.) (2009). Passion Kino. 
Existenzielle Filmmotive in Religionsunterricht 
und Schulgottesdienst. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Annemie (prof.dr. A.) Dillen is hoofddocent Praktische 
theologie aan de Faculteit voor Theologie en 
Religiewetenschappen, Katholieke Universiteit 
Leuven, België. 
annemie.dillen@theo.kuleuven.be

Theo (drs. T.T.) van Leeuwen is docent pastoraat 
bij Windesheim, opleidingen Theologie en 
Levensbeschouwing, en KPV-supervisor.  
tt.van.leeuwen@windesheim.nl

l


