Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

| may disagree with you, try to change you, even fight with you, but | will never write you
off, never leave the table, never take my marbles and go home (or anywhere else).

Gene Robinson

Yogain de kerk? (vervolg op artikel in Praktische Theologie 2007/4)

In de kerkzaal van een Rooms-katholieke parochie in een kleine stad worden sinds een aantal
jaren yogacursussen aangeboden. Als er na een fusie een parochie in het kerkgebouw bij
intrekt en de organisatie van de yogacursussen bovendien een verzoek indient om het aanbod
uit te mogen breiden, komt de vraag op de agenda van de parochieraad. De gemoederen lopen
hoog op. Volgens sommigen is er bij yoga sprake van godsdienstoefeningen die niet thuishoren
in een godshuis. Anderen wijzen vooral op de gastvrijheid. Na verhitte discussies besluit de
parochieraad met een nipte meerderheid dat de yogacursussen na de zomer niet meer mogen
terugkomen. Drie leden van de parochieraad stellen hun zetel ter beschikking. “Als het zo
moet, hoeft het voor ons niet meer. Wij vinden dat er in de kerk zorgvuldiger met verschillen
moet worden omgegaan.”

Gemeenteavond over Israél en Palestina

Gemeenteleden in een plurale PKN-gemeente worden uitgenodigd voor een voorlichtings- en
discussieavond over Israél en Palestina. Op de avond wordt een videoreportage getoond van
het dagelijkse leven in Ramalla, gevolgd door een lezing van een medewerkster van “Een
ander Joods geluid”. Het toegezegde discussiegedeelte van de avond blijkt te bestaan uit de
mogelijkheid tot “zoemen”. Na afloop kunnen mensen bij een boekentafel van ICCO terecht.
Enkele gemeenteleden maken woedend bezwaar. Volgens hen is er geen sprake geweest van
een echt gesprek en is de avond feitelijk gebruikt om één visie in een omstreden kwestie te
propageren.

Inleiding

In een eerder artikel bespraken wij de betekenis en de reikwijdte van morele pluraliteit in de
kerk. Die is er in gradaties. Bij waardenpluralisme deelt men de meeste waarden maar verschilt
van mening hoe die moeten worden toegepast en afgewogen. Ook kan men het daarbij oneens
zijn over feitelijke vragen die voor het realiseren van die waarden relevant zijn. Dit pluralisme is
in de kerk aan de orde van de dag, het zorgt soms voor veel problemen al kan een goede
omgang ermee mensen ook nader tot elkaar brengen. Binnen dit pluralisme is het mogelijk om
te blijven geloven in de objectiviteit van de moraal. Bij systeempluralisme gaan de verschillen

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

dieper. Radicaal uiteenlopende culturele, religieuze of wetenschappelijke systemen hebben
onverenigbare moralen tot gevolg. In dit geval komt het geloof in een objectieve moraal wel
degelijk onder druk te staan, tenzij men van mening is dat de werkelijkheid in zichzelf
onsamenhangend is. Het zal niet verbazen dat hier ook de eenheid onder druk staat. Maar al
hoeft men in dit geval de visie van anderen nog niet waar te vinden, men kan niettemin
erkennen dat zij tegen de achtergrond van wat die anderen naar eer en geweten denken, nog
wel een zekere rechtvaardiging geniet.

In dit artikel bekijken we hoe we binnen locale gemeenten en parochies kunnen omgaan met
pluralisme. Wat is er nodig om moreel beraad in gemeenten en parochies op een verantwoorde
wijze te organiseren en hoe kunnen beslissingen worden genomen? Waardenpluralisme is
binnen geloofsgemeenschappen de meest voorkomende vorm van pluralisme, reden om ons in
dit artikel hierop te concentreren en het omgaan met systeem-pluralisme aan het eind van dit
artikel.

Morele empathie versus moralisme

Ik begin met een excurs over attitudes. Wil pluraal denken een zaak worden van hoofd en hart,
dan hebben we een vaardigheid nodig die ik hier “morele empathie” wil noemen. Om deze
term te begrijpen eerst iets over zijn tegenbeeld: moralisme. De meeste definities van
moralisme impliceren noties als “betweterigheid” en “paternalisme”. Op zichzelf is “beter
weten” natuurlijk nog niet erg. Als de vrienden van een alcoholist hem zolang bepraten totdat
hij hulp gaat zoeken om van de fles af te raken, weten ze het ook beter dan hij, maar spreken
we niet van moralisme. Profeten als Mozes en Jeremia gelden evenmin als moralisten. Met
tegenzin en droefheid verkondigen zij Gods oordeel over onrecht. Er is pas sprake van
“moralisme” wanneer er bij dat “zeker weten” een bepaalde triomfantelijkheid komt kijken. De
moralist heeft op de foute momenten een glimlach om de mond: hij kickt op het eigen gelijk en
is blij om de ander op diens ongelijk te betrappen. Misschien komt Jona daarbij in de buurt als
hij met leedvermaak het oordeel over Ninevé afwacht.

De moralist kan zo blijmoedig zijn omdat hij niet gehinderd wordt door besef van complexiteit en
tragiek. Afwijkende meningen vindt hij ouderwets, modernistisch, stom, demonisch. Argumenten
en motieven van zijn tegenstanders interesseren hem niet. Het mag dan kloppen dat je soms
geen compromissen moet sluiten, maar de gretigheid waarmee de moralist de uitersten opzoekt
en zijn gebrek aan besef voor morele tragiek ondermijnen zijn geloofwaardigheid en wekken
irritatie op.

Wanneer een moralist in een positie zit om moreel beraad te organiseren of beslissingen voor te
bereiden danwel te nemen, is de kans groot dat de pluraliteit van een gemeente of parochie
onder druk komt te staan. Met een moralist aan de knoppen zijn debatten al op voorhand
“geframed”. bepaalde posities komen niet aan de orde of worden alleen vertekend
weergegeven. In een inhoudelijk debat is hij niet geinteresseerd. Hij zoekt slechts naar
manieren om anderen te overtuigen en een besluit één kant op te laten gaan. Wat wordt
aangekondigd als een “gedachtenwisseling” blijkt in werkelijkheid een bijeenkomst te zijn met
het doel draagvlakvergroting voor één standpunt. Het voorbeeld uit de inleiding waarbij het gaat

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

over de organisatie van een gemeenteavond gaat onder dat manco gebukt.

Anders is het met morele empathie. Niet dat de empathische persoon niet staat voor haar
keuzen of zich kan opwinden over die van anderen. Maar anders dan de moralist weet zij dat de
moraal een complex veld is en dat dilemma’s en tragiek soms niet te vermijden zijn. Zij weet
dat feiten soms op meer dan één manier te interpreteren zijn en is zich ervan bewust dat
niemand alwetend is, zijzelf evenmin als de bronnen en zegslieden die zij vertrouwt. Zij weet dat
haar eigen positie andere opties uitsluit waar 00k iets voor te zeggen valt. Zij weet dat een
waarde die in een bepaald geval het onderspit delft nog niet heeft afgedaan.

Toch is het maar al te logisch om de keerzijde van een probleem, de waarden die men heeft
opgeofferd, te vergeten of verdringen. Een stellingname is vaak het resultaat van lang wikken
en wegen en als een knoop is doorgehakt wordt het dossier gesloten. Ook de omgeving
verwacht dat men bij een eenmaal gemaakte keuze blijft. Wie een standpunt inneemt hoort
soms tegen wil en dank tot een “kamp” van gelijkgezinden en dan wordt inlevingsvermogen in
de achterkant van het eigen gelijk niet altijd gewaardeerd. Ondertussen echter is er geen reden
om aan te nemen dat de waarden die men heeft moeten laten lopen niet meer “bestaan”. Want
waarom zouden zij bij andere gelegenheden niet wél de doorslag mogen geven? Dat wij
dierproeven toelaten, betekent geen vrijbrief om ze voortaan als onproblematisch te
bestempelen; wie tegen de oorlog in Irak is, is heus niet tegen elke vorm van staatsgeweld; en
velen die euthanasie kunnen billijken, blijven desondanks kien op minder ingrijpende
alternatieven om het lijden te verlichten. Morele empathie betekent hier: de creatieve en
fantasierijke inspanning om de pluraliteit van waarden te blijven zien.

De moralist daarentegen zal, als hij eenmaal heeft besloten, een moreel probleem zo
herformuleren en de geschiedenis zo herschrijven dat de gemaakte beslissing als de enig juiste
naar voren komt. De moralist spreekt naderhand denigrerend over de keuzen die hij had
kinnen maken en prijst zijn nieuwgewonnen morele inzichten. Zo was er eens een predikant die
na een moeizame discussie over euthanasie opmerkte: “Ach, we weten toch allemaal dat
tegenwoordig geen zinnig mens meer tegen euthanasie is?” Moralisme grenst hier aan
triomfalisme.

Morele empathie begint bij jezelf: het is een manier om realistisch en respectvol met je eigen
waarden en je eigen verleden om te gaan. Van daaruit kunnen we ons ook voorstellen wat
empathie betekent voor het omgaan met morele verschillen in de kerk. Men realiseert zich dat
men veel waarden gemeenschappelijk heeft, maar ze soms anders weegt of toepast. Men
veronderstelt de intellectuele en morele integriteit van de tegenstander. Bij het organiseren van
moreel beraad wordt de positie van voor- en tegenstanders op zo”’n manier neergezet dat wie
ze huldigen daarover kunnen zeggen: “Dat is inderdaad hoe ik erover denk. Ik had het zelf niet
beter kunnen verwoorden”. Misschien moeten we wel zeggen: empathie is een combinatie van
liefde, geduld, vertrouwen en humor. Juist het besef dat morele waarheid ten diepste “één” is
geeft het vertrouwen dat zij haar mannetje wel zal staan. Alles mag gezegd worden. Het kan in
een debat lucht brengen wanneer duidelijk wordt dat er binnen één waardensysteem soms
meerdere “soorten van gelijk” bestaan. Het gelijk van de één impliceert niet noodzakelijk het
ongelijk van de ander. En als een “tegenstander” in staat is om een positie helder en
overtuigend te brengen, hoeft dat nog geen bedreiging te vormen voor iemands eigen positie.

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

Niettemin zullen velen een debat aangaan om anderen te overtuigen. Met recht, soms: er zijn
grenzen. De Lange spreekt van “een minimale basis, een stevige ondergrens. Een casco-
moraal, met twee verdiepingen: een pluralistische bovenbouw, waarin duizend private bloemen
mogen bloeien, en een publieke basismoraal, waar geen enkele rek in zit.” Maar zelfs al
betwisten wij de waarheid van sommige “extreme” claims, ook dan vraagt empathie nog om
respect voor de rechtvaardiging die mensen voor die claims te berde brengen.

Moreel beraad

Bij het organiseren van moreel beraad over omstreden thema”s zal allereerst duidelijk gemaakt
moeten worden welke plaats dat beraad inneemt. Als het een gemeente- of parochieavond
betreft dient duidelijk te zijn of het om een raadpleging gaat ter voorbereiding van een besluit en
Zo ja, hoe “bindend” die raadpleging dan is. Soms wil een kerken- of parochieraad niet meer
doen dan informatie geven over een lopende discussie zodat een eventueel besluit voor de
gemeente niet al te onverwacht komt. Ook zal duidelijk moeten zijn of een bijeenkomst bedoeld
is om één positie te presenteren danwel of er ook een echte discussie zal plaatsvinden. Er moet
geen pluraliteit worden voorgewend die er niet is. Wordt er maar €én positie gepresenteerd —
daar is soms ook wat voor te zeggen — dan wordt het moeilijker om over een “moreel debat” te
spreken. Een moreel debat vraagt om het organiseren van tegenspraak.

Men kan ervoor kiezen om een stappenplan te volgen. Vanuit de Universiteit Utrecht is zo"n
plan ontwikkeld en op basis van praktijkervaringen uit de zorgethiek verfijnd. Hierin is sprake
van vijf fasen: verkenning, explicitering, analyse, afweging en aanpak. Opmerkelijk is de ruime
tijd die wordt genomen voor de eerste drie fasen. Daardoor krijgt de discussie lange tijd een
nadrukkelijk open karakter. Er wordt (nog) niet gedacht vanuit conclusies maar in termen van
argumenten. Er wordt begonnen met een inventarisatie van alles, rijp en groen, wat volgens de
deelnemers met het oog op een bepaalde kwestie waar en waardevol is. Daarbij geldt: elkaar
laten uitpraten en argumenten zo respectvol en neutraal mogelijk benoemen, het liefst op
schrift. Onder sommige omstandigheden kan het wenselijk zijn om de beslissing of er Uberhaupt
een besluit zal volgen, pas te nemen wanneer duidelijk is hoe de visies en de emoties liggen.

Zo’n inventarisatie kan met enig vertrouwen tegemoet worden gezien. Dat bij conflicten
doelstellingen en waarden vrijwel onverenigbaar zijn, zoals Van Ginniken et al suggereren,
betwijfel ik. In veel gevallen houden de “partijen” er namelijk grotendeels dezelfde waarden op
na en desondanks knettert het. Hoog oplopende meningsverschillen en heftige emoties zijn dan
te verklaren uit andere oorzaken. Ten eerste is het nu eenmaal zo dat de aandacht vaak alleen
maar uitgaat naar de verschillen. Niet zelden hebben de partijen zich vervolgens op een
bepaalde afweging verschanst. Ten tweede worden er in een morele discussie voorafgaand
aan een eventueel besluit soms nare spelleties gespeeld. Daarin kunnen moralisme en
manipulatie een rol spelen en als dat vervolgens door de “gedupeerden” wordt ingezien, is
escalatie een logisch gevolg. De woede geldt niet het standpunt van de tegenstander maar de
vorm en de procedure. Maar dan is het stadium van een moreel gesprek eigenlijk allang voorbij
en komen we op het terrein van de conflictoplossing. Vandaar dat we niet genoeg kunnen
benadrukken dat, omdat een besluit maar zelden op aller instemming kan rekenen, de
procedures die eraan voorafgaan fair en transparant zijn.

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

Veel mensen met een min of meer vaste opvatting bevinden zich persoonlijk als het ware reeds
in fase vier, de afweging. Van hen wordt dus verlangd om zich in eerdere “fasen” terug te
verplaatsen. Dit kan bijdragen tot begrip voor de positie van anderen maar ook tot inzicht in de
eigen argumenten en de mechanismen die de eigen keuze sturen. Om de gedeelde waarden
boven water te krijgen is het onderscheid tussen “waarden” en “conclusies” dus van groot
belang. Omdat de onenigheid vaak gaat over die laatste wordt de aandacht soms afgeleid van
de gemeenschappelijk gedragen waarden. Van iemand die bij euthanasie voorrang geeft aan
autonomie wordt vaak voetstoots aangenomen dat zij andere waarden, zoals de
beschermwaardigheid van het leven of de waarde van het zin geven aan lijden, overboord heeft
gezet. Omgekeerd zal degene die moeite heeft met euthanasie voor de voeten geworpen
krijgen dat hij lak heeft aan autonomie of een onbarmhartig mens is. Dat is een vertekening van
de pluraliteit aan overwegingen die mensen diep in hun hart zelf wel degelijk hebben.

Knopen doorhakken

Moreel beraad kan tot verschillende uitkomsten leiden. Bolt noemt er vier: een consensus, een
compromis, een procedurele oplossing en een impasse. Van een impasse is sprake wanneer
er noch over de inhoud noch over de procedure om tot een oplossing te komen
overeenstemming is. Welke keuze ook wordt gemaakt, er is geen meerderheid voor. Of er is
wel een meerderheid maar de verwachting is dat een minderheid zich ernstig miskend zal
voelen. Omdat een impasse per definitie tijdelijk is, komt het probleem binnen afzienbare tijd
weer op de agenda terug. “Fracties” maken zich intussen op om de uitkomst in een tweede
ronde wél effectief naar hun hand te zetten. Maar het kan ook zijn dat ook een impasse een
waardevol en noodzakelijk onderdeel zal blijken op weg naar bijvoorbeeld een compromis.
Men kan ook kiezen voor een procedurele oplossing. Ondanks de onmogelijkheid om het over
de inhoud eens te worden spreken de partijen hun vertrouwen uit in een procedure die tot een
uitkomst moet leiden: hoofdelijk stemmen (misschien moet dat dan maar geheim), het vraagstuk
laten liggen en er binnen een vastgestelde termijn op terugkomen, een commissie benoemen
waarvan men de samenstelling “vertrouwt” en die een rapport laten schrijven of een knoop
laten doorhakken, etc. Het kan zijn dat men één bepaalde persoon, bijvoorbeeld de voorzitter
van de parochieraad, of een onafhankelijke mediator, toevertrouwt om een aantal opties te
verkennen waarover gestemd kan worden. Soms klopt men aan bij externe organen zoals
binnen de PKN een commissie voor de behandeling van bezwaren en geschillen (dat is
wanneer de tot dusverre gevolgde procedure wordt aangevochten). Een visitatiecommissie kan
worden ingeschakeld als de zaak in de kerkelijke gemeente muurvast zit. Als er een
procedurele oplossing wordt gekozen, is het van belang dat de partijen vooraf verklaren om de
uitkomst te respecteren, hoe die er ook uit zal zien. Dat veronderstelt wel dat de procedure niet
al op één oplossing is toegesneden.

Inhoudelijk zijn een consensus en een compromis de meest interessante opties. Een
consensus betekent dat men het eens is geworden. Ofwel omdat er bij nader inzien geen echt
meningsverschil bleek te bestaan, ofwel omdat de posities zijn opgeschoven. Een compromis
wordt bereikt wanneer de partijen het, ondanks wederzijds respect, inhoudelijk niet eens
worden. Wie zich voor een compromis uitspreken doen water bij de wijn, zij zetten hun
handtekening onder het resultaat, maar benadrukt moet worden dat de partijen vrij zijn om hun
persoonlijke voorkeur te behouden. Het is dus niet zo: “Wie met het compromis heeft

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

ingestemd, is voortaan “om”.” Een compromis impliceert wel de wil om tot een werkbaar
resultaat te komen. Dat is wat anders dan tandenknarsend een vergelijk uitonderhandelen.
Voor het sluiten van een compromis kan men twee soorten overwegingen hebben. Sommigen is
het erom te doen om zoveel mogelijk van het eigen standpunt “binnen te halen”. Trouw aan de
waarheid is hier het dominante motief. Maar men kan ook compromissen sluiten om de ander
de kans te geven tot scoren en zich te herkennen in het eindresultaat. De achterliggende
overweging is hier de bevordering van de eenheid. Wie het erom gaat zoveel mogelijk van zijn
eigen visie veilig te stellen zal stoppen met onderhandelen zodra blijkt dat een beslissing “de
goede kant” opgaat, bijvoorbeeld als hij een meerderheid van stemmen heeft verzameld. Wie
ernaar streeft dat ook minderheden zich in een beslissing herkennen zal echter ook
onderhandelen als dat voor een meerderheid van stemmen niet meer nodig is.

Uitgaande van de noodzaak en de waarde van pluralisme en empathie pleit ik voor dat laatste
model. Wil een kerk zowel de waarheid willen zoeken als de eenheid, dan zal in een besluit
respect moeten doorklinken voor het bestaan van andere visies die ook naar voren zijn
gebracht. Daarbij moet natuurlijk bedacht worden dat waarheid en eenheid soms dicht bij elkaar
liggen: het streven om de eenheid te bewaren kan immers voortkomen uit de overtuiging dat
Geest van de Waarheid ook door anderen heen spreekt.

Niet alles leent zich voor een compromis. Ten eerste kan men niet verlangen dat iemand
meewerkt aan iets wat men niet met het eigen geweten kan verenigen. Een compromis
betekent in die gevallen hooguit dat de partijen afspreken dat zij bepaalde praktijken zullen
toelaten zonder dat men anderen daarbij hindert. Van artsen die moeite hebben met euthanasie
wordt verlangd dat ze doorverwijzen, niet dat ze ondanks hun bezwaren toch euthanasie
verrichten. Anderen tot medewerking verplichten raakt aan de vrijheid van geweten. Ten tweede
is een compromis problematisch te wanneer het welzijn, de belangen of zelfs het leven van
anderen op het spel wordt gezet. Over het voor zichzelf afzien van bepaalde diensten of
vrijheden om daarmee ook voor anderen ruimte vrij te maken, zijn goed compromissen te
sluiten. Maar over het opofferen van waarden en belangen die niet aan tafel zijn
vertegenwoordigd is het lastig en in sommige gevallen onaanvaardbaar om een compromis te
sluiten. Een compromis sluit je met mensen, niet over hen.

Hoe ziet zo”n compromis eruit? Ik volsta met één procedurele suggestie die niet ongebruikelijk
is in commissies binnen de zorgsector: in plaats van een enkelvoudige keuze tussen “ja” of
“nee” wordt een spectrum van opties voorgelegd met een oplopende mate van “radicaliteit”.
Niet alleen “ja” en “nee” maar daartussen ook nog een “ja, maar’” en een “nee, tenzij”. Om
dat te illustreren gaan we terug naar het voorbeeld “Yoga in de kerk”. Wellicht had de voorzitter
van de parochieraad er goed aan gedaan om de parochieraad niet twee maar vier opties voor
te leggen:

(1) “Nee” — de yogacursussen moeten zo spoedig mogelijk een ander onderkomen zoeken;
(2) “Nee, maar” — de organisatie van de yogacursussen wordt verzocht om binnen twee jaar
een andere locatie te zoeken; het kerkbestuur zal hen daarbij behulpzaam zijn;

(3) “Ja, maar” — de yogacursussen mogen blijven, maar zij mogen niet meer in de kerkzaal
zelf plaats vinden, doch uitsluitend in de bijzalen;

(4) *“Ja’— de yogacursussen mogen in de kerkzaal blijven.

In een orgaan of gemeenschap waarbij sprake is van grote pluraliteit kan het vervolgens
wenselijk zijn om als doel te stellen dat de uiterste oplossingen — in dit geval: “Nee” en “Ja”
worden vermeden, zelfs als één ervan op een meerderheid van stemmen kan rekenen. Een

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

tussenoplossing die kan worden bereikt met welke gewone meerderheid dan ook is in de regel
te verkiezen boven een extreme oplossing, zelfs al kan die op een grotere meerderheid
rekenen. Was dit gebeurd in de parochie die de yogabijeenkomsten ging weren, dan was
daarmee mogelijk het vertrek van enkele parochianen voorkomen. Door een tussenoplossing te
kiezen geeft de meerderheid de minderheid het signaal: “wij hebben u begrepen, wij begrijpen
de waarden die u naar voren brengt en respecteren dat u voor uw afwegingen uw eigen
redenen hebt. Al trekt de meerderheid andere conclusies, u hoort er bij en dat blijft zo”.

Verzoening

Of een discussie nu uitmondt in een consensus of dat men kiest voor een respectvolle impasse,
een procedurele oplossing, of een compromis, in alle gevallen blijft men samen kerk. Maar
soms komt ook dat laatste ter discussie te staan en besluit men, al dan niet “in goeden
gemoede”, om uiteen te gaan. Misschien is die oplossing in sommige gevallen inderdaad de
meest realistische. Korevaar hierover: “Deze wijsheid brachten Abraham en Lot al in praktijk
toen het land hen beiden niet verdroeg”. In de praktijk gebeurt zulks bijvoorbeeld wanneer
mensen de ene gemeente of parochie verwisselen voor de andere. Het resultaat is een
“identiteit op locatie” binnen één kerkgenootschap. Protestanten hebben bij het verbreken van
de eenheid overigens vanouds minder remmingen dan katholieken.

Maar hoe onontkoombaar ze soms ook zijn, breuken kunnen diepe wonden slaan. Als de eerste
“voldoening”, die het uiteen-gaan voor sommigen soms 00k geeft — men is de eigen identiteit
en de waarheid trouw gebleven —, is weggeébd, gaat de pijn van de verbroken eenheid
opspelen. Het gaan van gescheiden wegen maakt sommigen misschien milder als zich een
volgende keer ingrijpende diversiteit voordoet, maar het kan ook omgekeerd: wie zijn biezen
één keer heeft gepakt, weet ze de volgende keer weer te vinden. Ook degenen die inhoudelijk
niet bij de betreffende kwestie betrokken waren, beleven de pijn van een breuk — misschien nog
wel meer omdat zij er zelf geen aandeel in hadden en het hen “overkomt”. Bovendien: lang niet
iedereen maakt een geslaagde overstap naar een nieuwe gemeenschap. Meelevende
gemeenteleden worden soms van de ene dag op de andere kerkelijke zwervers. Eén van de
onderbelichte aandachtspunten bij onoplosbare conflicten is de zorg dat mensen, waar zij nu
ook staan of blijven, in elk geval niet tussen wal en schip geraken.

Uiteen gaan is dus een uiterst redmiddel, zozeer dat het beter is wanneer er een taboe op rust
en de inzet van alle partijen bij een diepgaand meningsverschil deze is: wij houden elkaar vast.
Verzoening, al moet het dan zijn met behoud van pijnlijke verschillen, is het doel. In dit verband
is het wel van belang om een misverstand voor te zijn. Korevaar wijst erop dat als verzoening
niet het doel maar het uitgangspunt vormt een discussie het effect een toedekking van het
conflict is: “Er mag toch geen tweedracht zijn in de gemeente van Christus! Als dan een
omstreden kwestie op tafel ligt dan moet die pastoraal aangepakt worden, vaak uit angst om
mensen te verliezen [. . .] Zo probeert men de zaak met de mantel der liefde te bedekken.”

Het moet dus anders. Pas wanneer duidelijk is waar de visies uiteen gaan en men de pluraliteit
en de pijn op de een of andere wijze heeft verkend, kan verzoening het eindresultaat zijn. Als
sprake is van emoties, zullen ook die benoemd moeten worden, al is het daarbij cruciaal dat op

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

de bal en niet op de man wordt gespeeld. Bedacht dient te worden dat in een plurale
gemeenschap ook niet iedereen evenveel ervaring heeft met, en trek heeft in, een open debat.
Voor sommigen is het kort benoemen van een meningsverschil al een ongeévenaarde vorm van
openheid. Vaak doet een korte maar welgemeende erkenning dat er fouten zijn gemaakt
evenveel als een uitgebreide conflictanalyse. Wel is van belang dat harmonie scherp wordt
onderscheiden van onverschilligheid of van een taboe. Stevig met elkaar in gesprek gaan kan
een uiting zijn dat de ander ertoe doét. Stilte kan er juist op duiden dat men de ander heeft
opgegeven.

Het ligt voor de hand om te vergeten dat meningsverschillen en conflicten in de regel tot een
goed einde worden gebracht. Een juiste omgang ermee kan een vorm zijn van ecclesiogenese:
mensen worden aan elkaar gewaagd. Verzoening is hard bevochten — en als het goed is zal zij
mensen in staat stellen om een volgende keer op die weg van wijsheid en mildheid verder te
gaan. Gene Robinson, omstreden vanwege het feit dat hij binnen de Anglicaanse
wereldgemeenschap de eerste praktiserend homoseksuele bisschop is, drukt dit als volgt uit:

[R]econciliation, such generosity of spirit, never has agreement on issues as its
prerequisite. Instead, it says “I’'m going to treat you as a brother/sister in Christ, no
matter what, no matter how much we disagree. | may disagree with you, try to change
you, even fight with you, but I will never write you off, never leave the table, never take
my marbles and go home (or anywhere else), never proclaim our differences to be
irreconcilable.”

Systeempluraliteit

Veel van wat in dit artikel is gezegd met betrekking tot waardenpluralisme kan ook worden
toegepast op systeempluraliteit — die verdergaande vorm van diversiteit. Weliswaar zal zij niet al
te vaak voorkomen, maar waar dat wel zo is, wordt de eenheid van geloofsovertuigingen en
geloofsgemeenschappen behoorlijk op de proef gesteld. Daar zit dan ook weer een voordeel
aan: de erkenning dat de verschillen dieper gaan dan vermoed kan ons ook van illusies
bevrijden. En ook dan is de theologie gelukkig nog niet uitgesproken, alleen verschuift de focus
van “kerk” naar “staat” en zullen wij de kerk meer moeten zien als afspiegeling van een
plurale cultuur. Van oudsher benadrukt de theologie immers de legitimiteit van wereldlijke
instituties die het samenleven met verschillen reguleren en desnoods afdwingen. Wie die
beweging maakt, zal systeempluraliteit vooral als een politiek en praktisch verschijnsel gaan
zien in plaats van er zijn theologische tanden op stuk te bijten. Ook op politiek en
maatschappelijk niveau is het omgaan met verschillen en het zoeken naar eenheid een thema
met theologische dimensies. Men leeft noch koudweg langs elkaar heen, noch is er een oorlog
van allen tegen allen, men “heeft wat samen”. Maar de pretenties zijn lager. Staat en politiek
bewaken immers ook het recht om er verschillende waardensystemen op na te houden. Op dat
niveau is het beroep op theologische argumenten en het streven naar theologische idealen
ingetogener, als we dat beroep en dat streven hier al opportuun achten. Er is geen dwang tot

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

eenheid, er is minder suggestie van eensgezindheid en de spelregels zijn anders — nuchterder,
harder soms. Het voordeel is dat we, door al te romantische assumpties over de eenheid van de
kerk bij te stellen en de kerk ook te zien als onderdeel van een plurale cultuur, minder van ons
stuk zullen worden gebracht als we diepgaande pluraliteit gaan vermoeden. Nietemin blijft zo"n
pluraliteit ook dan theologisch en ecclesiologisch een uitdaging.

Ik dank Rein Brouwer, Corja Menken, Kees Waardenburg en Barend Wallet voor waardevolle
gezichtspunten op de thematiek van dit artikel.

Auteur: Theo (dr. Th. A.) Boer is universitair docent ethiek aan de PthU, vestiging Utrecht.
Adres: dhr. Theo Boer, Postbus 80.105, 3508 TC Utrecht

E-mail: taboer@pthu.nl

Website: http://www.pthu.nl/taboer
Noten

[1] Praktische Theologie 34, 4 (2007), pp. 407-421.

[2] Lange F. de. (2003). Pal staan voor het pluralisme. Pleidooi voor een casco-moraal.
Gereformeerd Theologisch Tijdschrift 103, nr. 1 40-47, p. 45.

[3] Bolt, L.L.E. (2003). Het stappenplan: een structuur voor ethische reflectie en discussie. In:
L.L.E. Bolt, M.F. Verweij & J.J.M. van Delden (et al.), Ethiek in praktijk (pp. 17-32). Tweede,
geheel herziene druk. Assen.

[4] Ginniken, P. van, M. Otto & G. van Ruiten, Effectief omgaan met conflicten in bedrijven en
instellingen, Utrecht: Teleac 1989, 14.

[5] In een ander ‘stappenplan’ wordt een andere, vrij ingrijpende suggestie gedaan. Als
onenigheid het karakter van een conflict aanneemt, kan het aan te bevelen zijn dat er met voor-
en tegenstanders van een bepaalde positie afzonderlijk wordt overlegd. Daarmee weten de
partijen zeker dat er goed naar hen wordt geluisterd. Bij zo'n gescheiden gedachtenwisseling is
de kans kleiner dat de partijen over en weer uitspraken doen die olie op het vuur gooien. Een
nadeel is natuurlijk dat zulke afzonderlijke besprekingen mogelijk bijdragen aan de
‘fractievorming’ in een gemeente of parochie. Het doel van dit proces is volgens Davis, Hill en
Helmeke evenwel het weer samenbrengen van de partijen. Zie Davis, J.C., Helmeke, K.B. &
Hill, M. (2001). Depolarizing Congregational Conflict: Principles for Effective Leadership from
Internal Family Systems Theory. Journal of Psychology and Christianity 20, 3, 260-275.

[6] Bolt, Het stappenplan, pp. 29-30.

[7] Uiteraard mag de betreffende kwestie niet van dien aard zijn dat sprake is van een aperte
grensoverschrijding op het gebied van de ethiek. In dat geval kan er vanuit hogere kerkelijke
organen aanleiding zijn voor het nemen van een tuchtmaatregel. Dat is overigens gemakkelijker
gesteld dan beargumenteerd, omdat de onenigheid nu juist de vraag betreft 6f sprake is van
een kwestie met een status confessionis. Lidmaatschap van de NSB eind jaren dertig van de

Handelingen


mailto:taboer@pthu.nl
http://www.pthu.nl/taboer
http://www.pthu.nl/taboer
http://www.pthu.nl/taboer
http://www.phoca.cz/phocapdf

Als pluraliteit pijn doet - Theo A. Boer

vorige eeuw kan als zoiets gelden. In de huidige tijd kan het gaan om zaken die uitdrukkelijk bij
wet verboden zijn, zoals incest of pedoseksuele handelingen. Maar bij de meeste omstreden
ethische kwesties binnen de PKN is sprake van een grote pluraliteit zowel bij de kerkleiding als
binnen de gemeenten en bestaat er voor gemeenten niet één ideale manier om het pleit te
beslechten, niet één canoniek profetisch spreken. De Rooms-katholieke kerk heeft het in dat
opzicht wat ‘gemakkelijker’. Zie Korevaar, L. (2000). Conflicten in de kerk. In: Welles, nietes.
Omgang met conflicten, pp. 102-114. Utrecht/ Zoetermeer: Boekencentrum, ICS, 112.

[8] Korevaar, Conflicten in de kerk, 114.
[9] Ibid.

[10] Korevaar, Conflicten in de kerk, 108.
[11] Robinson, G. (2005). Reconciliation.

Http://www.nhepiscopal.org/artman/publish/article _159.shtml. Laatst bezocht op 21 november
2007.

Handelingen


http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

