
casus reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  9   |   G e r m a  v a n  d e  K a m p

In de voorgelegde casus ‘Geen kans’ wordt 

een dilemma gepresenteerd waarin 

ouders van een nog ongeboren kind met 

ernstige afwijkingen voor de keuze staan de 

zwangerschap uit te dragen of voortijdig af te 

breken. Zwangerschapsafbreking, abortus, het 

voortijdig afbreken van een nog ongeboren 

leven, er lijkt weinig discussie over of dit wel 

een moreel vraagstuk is. 

Toch biedt deze casus meer, er huist 

een tweede dilemma in dat veel lastiger te 

benaderen is, het dilemma van de schrijver: 

‘Hoe treed ik deze ouders tegemoet, vanuit 

het dogma van de kerk of vanuit een gevoel 

van medemenselijkheid dat veel minder 

gestructureerd en voorgeschreven is?’ Ook dit 

is een moreel vraagstuk: welke waarden en 

normen bepalen de houding van de schrijver 

in zijn relatie tot het ouderpaar dat duidelijk in 

nood verkeert en hulp behoeft. 

Parellellen
De titel ‘Geen kans’ roept vragen op. Wie 

heeft er geen kans en waarom niet? Heeft het 

kind geen kans, of juist de ouders niet? Ik 

hoef weinig moeite te doen om mij te kunnen 

inleven. Herkenning vanuit mijn eigen positie 

als neonatoloog is duidelijk. Vergelijkbaar 

is het conflict tussen de medisch-ethisch 

verantwoorde keuze en mijn gevoel, stoelend op 

mijn eigen ervaring en bagage.

De schrijver van de casus lijkt zelf hulp te 

zoeken voor de wijze waarop hij om moet gaan 

met dit dilemma. Uitgaande van de religieuze 

beginselen die hij als vertegenwoordiger van 

de kerk zal moeten uitdragen is het duidelijk 

dat abortus niet aan de orde is. Abortus, ofwel 

voortijdig afbreken van een zwangerschap met 

de dood van het kind als gevolg, is in strijd 

met eerbied voor al het leven, een onbetwiste 

morele waarde. 

Zorgethische bril  
met multifocaal zicht

De casus ‘Geen kans’ presenteert niet alleen een dilemma waarin ouders 

voor de keuze staan een zwangerschap uit te dragen of af te breken. Erachter 

huist het dilemma van de schrijver: ‘Hoe treed ik de ouders tegemoet?’ Twee 

morele vraagstukken bezien door de ogen van een neonatoloog.

l

6 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   61 14-11-13   10:17



reflectie

legt een enorme last bij de ouders. Niet 

alleen het verlies van een kind, maar ook de 

dramatische taak om als ouder een besluit te 

moeten nemen over de wijze waarop de weg 

naar dit daadwerkelijke verlies zal worden 

ingezet. Het syndroom van Edwards, ofwel 

trisomie 18, is een chromosomale afwijking 

waarin een combinatie van veelal ernstige 

lichamelijke afwijkingen gepaard gaat met een 

zeer ernstige verstandelijke beperking. Het 

overgrote deel van deze zwangerschappen vindt 

een spontaan einde, 

terwijl van de levend 

geboren kinderen 

met dit syndroom de 

helft in de eerste week 

overlijdt. Vijf van de overlevende kinderen 

bereikt nog de leeftijd van 1 jaar. 

	 Wat is goede zorg voor kind en ouders na 

het stellen van deze diagnose? Uitgaande van 

een klassieke medisch-ethische benadering 

gaan we uit van een beroepsethiek met normen 

en regels van en voor dokters, een reflectie 

op morele dimensies van medisch denken en 

handelen, gericht op het in stand houden dan 

wel herstellen van de functies van het menselijk 

lichaam: gezondheid is het centrale doel (Ten 

Have 2003, hfdst.2).

Vier principes
Vier belangrijke principes bepalen het ethisch 

kader waarbinnen zorg goede zorg zal zijn: 

goed doen, niet schaden, autonomie en 

rechtvaardigheid. In deze is het ongeboren kind 

het object van zorg.

Gaan we uit van het eerste principe, 

goed doen, dan worden we geconfronteerd 

Hoewel herhaaldelijk blijkt hoe belangrijk dit 

is voor de schrijver, lijkt hierover toch discus-

sie mogelijk. Al in de eerste alinea van de casus 

wordt vermeld dat het leven van de moeder 

niet in gevaar komt, de enige reden waarbij een 

abortus geoorloofd zou kunnen zijn binnen het 

religieuze normbesef. Daarnaast is er het gevoel 

van medemenselijkheid en menslievendheid dat 

hem doet beseffen dat hij twijfel heeft over de 

interpretatie van de gevestigde normen in dit 

geval. Doet hij hiermee goed naar deze ouders, 

biedt hij hun daarmee 

de hulp en onder-

steuning die ze nodig 

hebben? De schrijver 

lijkt excuses te zoeken 

om aan het verbod op abortus te ontkomen; de 

term abortus wordt in twijfel getrokken bij een 

zwangerschapsduur van 23 weken.

Als neonatoloog herken ik het dilemma 

van de schrijver en zie ik parallellen tussen de 

positie van de arts en de pastor als zorgverlener. 

Om deze parallellen in beeld te brengen belicht 

ik eerst het morele dilemma van het ongeboren 

kind met de aangeboren afwijkingen vanuit een 

medisch-ethisch perspectief, dat ik vervolgens 

toelicht vanuit een belangrijke visie die ik 

in mijn vervolgopleiding heb omarmd: een 

zorgethische visie. Tot slot zal ik proberen om 

het verhelderende beeld dat de combinatie 

van beide ethische visies gaf op mijn werk als 

neonatoloog, te verbreden naar het persoonlijk 

dilemma van de schrijver van de casus.

Medisch-ethisch perspectief
Het dilemma van een ongeboren kind met 

‘niet met het leven verenigbare afwijkingen’ 

6 2

Vakkennis van arts en pastor krijgt
ethische betekenis gehuld in 
mantel van menslievendheid

nieuwe versie handelingen.indd   62 14-11-13   10:17



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 6 3reflectie
l

met een vooraf vastgelegde uitkomst: het 

overlijden van het kind, vroeger of later, 

maar wat onvermijdelijk is. Het centrale doel, 

gezondheid, is onhaalbaar. 

Goed doen en niet schaden gaan hierbij hand 

in hand: zo weinig mogelijk lijden voor het 

kind is in dit geval ‘het best mogelijke’. Moeder 

en kind zijn in deze onlosmakelijk met elkaar 

verbonden, waardoor wij bij de benadering 

van het kind ook moeten beoordelen of het 

voorgestelde beloop schade kan betekenen 

voor de moeder. De mogelijkheden die 

vanuit medisch perspectief kunnen worden 

aangeboden zijn het voortijdig afbreken van de 

zwangerschap of het uitdragen hiervan. Beide 

opties betekenen voor het kind een zeker einde, 

voor de moeder zal in beide gevallen het risico 

op fysieke schade gelijk zijn. 

Deze eerste twee principes brengen ons 

niet tot een keuze. Rechtvaardigheid: een 

rechtvaardige verdeling van de beschikbare 

middelen en mogelijkheden, speelt nauwelijks 

een rol in dit dilemma. Het feit dat er bij het 

uitdragen van de zwangerschap een kind 

geboren wordt dat mogelijk nog enige tijd 

medische zorg behoeft, is verwaarloosbaar in 

het kader van rechtvaardige verdeling. 

De autonomie van de patiënt daarentegen 

brengt ons in de problemen: een ongeboren 

kind is immers een wilsonbekwame patiënt. 

Hiermee komt de besluitvorming als 

vanzelfsprekend te liggen bij de wettelijke 

vertegenwoordigers, de ouders die daarmee 

het dilemma op hun bord krijgen. De dokter 

zal de mogelijkheid tot het voortijdig  afbreken 

van de zwangerschap voorleggen. De ouders 

mogen hun zelfbeslissingsrecht gebruiken 

en dit voorstel afwijzen. Aan de arts dan de 

verplichting om de ouders te voorzien van 

een goede voorlichting over het te verwachten 

beloop en de risico’s van de aangeboden 

mogelijkheden. Met dit dilemma en de 

verworven kennis worden de ouders vervolgens 

naar huis gestuurd. De dokter blijft op de 

achtergrond om later weer een rol te gaan 

spelen als de ouders een keuze hebben gemaakt 

en de arts verantwoordelijk is voor de goede 

zorg aan het kind dat dan, op welk tijdstip dan 

ook, geboren gaat worden. In de tussenliggende 

fase is de rol van de schrijver van de casus mede 

belangrijk. 

Zorgethisch perspectief
Eeuwenlang was het oordeel van de dokter 

bepalend voor de wijze waarop behandeld 

werd. Met het toenemen van de mogelijkheden 

werd hiermee ook de macht van de 

dokter steeds groter. Tegelijkertijd traden 

maatschappelijke ontwikkelingen op waarbij 

mondigheid, individuele verantwoordelijkheid 

en zelfbeslissingsrecht een grote rol zijn 

gaan spelen. De macht en zeggenschap van 

de dokter werden zwaar aangevallen vanuit 

de feministische hoek, zorgethiek vond 

haar oorsprong (Gilligan 1982) en heeft 

zich inmiddels ontwikkeld tot een positieve 

maatschappijbrede visie op zorg in de breedste 

zin van het woord. Zorg betekent in dit opzicht 

alles wat wij doen om onze samenleving zo 

in te richten en te onderhouden dat wij er zo 

goed als mogelijk is in kunnen samenleven. 

Een samenleving van zorgen voor en met 

elkaar (Tronto 1993, 103). Ieder mens is hierin 

wisselend zorgbehoeftig dan wel zorgverlenend. 

nieuwe versie handelingen.indd   63 14-11-13   10:17



reflectie6 4

de ouders een rol spelen, als medemens met een 

rugzak waarin ieder individuele (specifieke) 

kennis en ervaring bezit, ieder met een eigen 

pakket waarden en normen. De technische 

kennis van de dokter, de dogmatische kennis 

van de pastor of dominee zijn in deze niet 

alleen hun vakkundigheid, maar krijgen een 

ethische betekenis gehuld in een mantel van 

menslievendheid en zorgzaamheid. Zorgen 

wordt dan ‘een manier van doen in unieke op 

de mens afgestemde betrekkingen, waarbij de 

zorgdrager ook op zichzelf afstemt’ (Van Heijst 

2005).

Relatie aangaan
Als neonatoloog heb ik meerdere malen in de 

positie verkeerd dat wij na diepgaand overleg 

op empirische gronden hebben moeten 

besluiten dat verder behandelen van een 

ernstig zieke pasgeborene niet zinvol zou zijn. 

Het stoppen van de 

behandeling aan de 

ouders voorleggen en 

besluiten het kind te 

laten overlijden, is dan 

vanuit medisch-ethisch oogpunt gezien een 

goede keuze. Toch zijn er ook de momenten 

van twijfel, als ouders een andere mening 

zijn toegedaan, als ze kiezen vanuit een ander 

waardenstelsel, of wanneer mijn eigen gevoel 

voor goed doen een onbestemde rol speelde. 

Hierin herken ik het dilemma van de schrijver.

Verbreding van mijn kennis met een 

verdieping in de zorgethiek bracht een 

verhelderende kijk op het omgaan met die 

gevoelens en veranderde mijn kijk op goede 

zorg. De dokter is niet meer de allesweter die op 

Gezondheidszorg als onderdeel van die 

samenleving is in deze visie op zorg ingebed. 

Zorg is in deze gefundeerd in de wijze waarop 

mensen in onderlinge relaties vormgeven aan 

hun leven. Zorgethiek plaatst dit in een ethisch 

perspectief met reflectie op zorg toegespitst op 

een concrete behoefte van een concreet individu 

in een specifieke context. Als we dan het spoor 

van Verkerk (filosoof, hoogleraar zorgethiek 

Groningen) volgen, zijn de belangrijke stappen 

die in de toepassing van deze ethische visie een 

rol spelen:

• �het onderzoeken van patronen van 

betrokkenheid;

• �het onder de loep nemen van interacties;

• �het meewegen van gevoelsmatige bindingen.

Stappen die duidelijk maken dat het gaat 

om de wijze waarop intermenselijke relaties 

plaatsvinden en een rol spelen in het 

zorgverleningsproces. Evenals gezondheidszorg 

kan ook de benadering 

vanuit een religieuze 

overtuiging gezien 

worden als een proces 

van zorgverlening. 

Dat is wat de pastor bedoelt met de benadering 

vanuit de pastorale kant.

In het proces dat de ouders doorlopen 

vanaf het voorstel tot het voortijdig afbreken 

van de zwangerschap tot aan het moment 

dat zij terugkomen bij de dokter met hun 

voorgenomen besluit, zullen zij te rade gaan 

bij hun sociale netwerk om hun eigen waarden 

te toetsen en zo nodig bij te stellen, om aan de 

hand daarvan een besluit te nemen. De dokter, 

maatschappelijk werker, familie, vriend of 

pastor kunnen hierin in een directe relatie met 

Zorg verlenen aan de ouders 
betekent op gelijk niveau gaan staan 

en afstemmen op de behoeften

nieuwe versie handelingen.indd   64 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 6 5

geval de vertegenwoordiger van hun religieuze 

achtergrond, betekent dit dat niet alleen het 

ethisch kader van de religie een rol speelt, maar 

ook de betrokkenheid als mens op deze ouders. 

Dit betekent ook jezelf kwetsbaar opstellen en 

je realiseren dat de betrokkenheid op de ouders 

kan interfereren met wat dogmatisch gezien 

goed is. 

Behoefte van de ouders?
Wat ik gemist heb in het hele betoog van 

de schrijver is de weergave van de behoefte 

van de ouders, de visie van de ouders op de 

mogelijkheden, hoe zij dit plaatsen in het 

licht van hun eigen waardenkader en hoe de 

schrijver daarop afstemt. De schrijver lijkt 

te zijn gedreven door het paternalistische 

principe: het te moeten weten en kunnen 

voorschrijven wat in dit dilemma de goede 

keuze is en hij neemt de voorschriften van de 

kerk als vaststaande feiten. 

	 De pastor is echter evenals de dokter 

ook een participant in de samenleving als 

geheel en wordt daarin geconfronteerd 

met waarnemingen, heersende waarden en 

persoonlijke belevenissen, die zijn gevoel 

beïnvloeden en medegevoel voor de ouders 

oproept, wat hun keuze ook moge zijn. Dit 

plaatst hem voor een dilemma dat hem 

belemmert echt naar de ouders te luisteren en 

een zorgrelatie aan te gaan. Luisteren wordt 

functioneel. Wat de ouders beleven, wat zij 

daadwerkelijk willen wordt niet gehoord, 

maar ingevuld vanuit de beleving van de 

schrijver en gedeeld met de wijkouderling, wat 

een bevestiging lijkt van de voorgeschreven 

invulling. De hulpverlener als persoonlijkheid 

paternalistische wijze het behandelplan bepaalt. 

Onze samenleving heeft een omwenteling 

ondergaan: de mens wil zelf kennis op doen, 

keuzes maken en besluiten, maar moet ook in 

diezelfde samenleving zelfredzaam zijn en zelf 

beslissen. Autonomie is niet alleen een recht, 

maar kan ook een last zijn en daarin kan een 

medemens met een specifieke deskundigheid 

een ondersteunende rol spelen. 

De parallel tussen de dokter en de pastor 

komt als vanzelf naar boven. Nog niet zo lang 

geleden was het instituut kerk met de pastoor 

en de dominee als leiders van de bijbehorende 

gemeenschappen, van doorslaggevend belang 

bij het bepalen van goed en kwaad. Het 

ethisch kader van de religie was door de hele 

samenleving heen verweven en bepalend. 

Zoals er weerstand is ontstaan tegen de 

paternalistische houding van de dokter, zo heeft 

ook de invloed van de pastoor (als pater van 

zijn gemeente) moeten inboeten. 

Voor arts en pastor geldt dat het aangaan 

van een relatie met de zorgvrager, met de mens 

als doel op zich, uitkomst kan bieden. Hierbij 

wordt de beoogde uitkomst ondergeschikt aan 

en bepaald door de op elkaar afgestemde relatie 

die zorgvrager en zorgaanbieder met elkaar 

aangaan. Hieruit kunnen ouders als zorgvragers 

putten, evenals uit de ‘vakkennis’ die zij in 

hun relatie met de dokter hebben opgedaan. 

Zo kunnen zij hun autonomie in positieve 

zin benutten; niet het nee zeggen op een 

voorgestelde abortus, maar hun keuze voor het 

behandelplan vaststellen op basis van waarden 

die zijzelf bepaald hebben in relatie met hun 

(meer of minder) deskundige omgeving. 

Voor de deskundige hulpverlener, in dit 
l

nieuwe versie handelingen.indd   65 14-11-13   10:17



reflectie6 6

door de opticien een bril aangemeten gekregen 

die mij multifocaal scherp zicht geeft. In mijn 

beleving biedt zorgethiek als fundamentele 

ethiek ruimte voor ethische reflectie over de 

volle breedte van de samenleving en biedt dit 

ook het kader waarin vertegenwoordigers van 

verschillende ethische theorieën respectvol met 

elkaar in gesprek kunnen gaan.

Literatuur
Gilligan, C. (1982). In a different voice. Psychological 

Theory and Woman’s Development. Cambridge: 
Harvard University Press.

Heijst, A. van (2005). Menslievende zorg. Een ethische 
kijk op professionaliteit. Kampen: Klement. 

Have, H.A.M.J. ten, Leeuwen, E. van, Meulen, R.H.J. 
ter (2003). Medische ethiek. 2e druk. Houten: Bohn 
Stafleu van Loghum.

Manschot, H., Dartel, H. van (2003). In gesprek over 
goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de 
praktijk. Amsterdam: Boom.

Kamp, G.M. van de (2011). Een trilemma in een 
gemelli graviditeit. Ethische bespiegelingen vanuit 
verschillende perspectieven. Masterthesis Zorg, 
Ethiek en Beleid. Universiteit Tilburg.

Tronto, J. (1993). Moral boundaries: a political 
argument for an ethic of care. New York: Routledge.

Germa (drs. G.M.) van de Kamp is kinderarts-
neonatoloog en werkte als zodanig tien jaar in het 
Maxima Medisch Centrum in Veldhoven. In 2011 
studeerde zij af aan de Universiteit van Tilburg, 
faculteit Geesteswetenschappen, master Zorg, Ethiek 
en Beleid.  
germa.m@hetnet.nl

wordt hier ernstig beperkt.

Zorg verlenen aan de ouders betekent op 

gelijk niveau gaan staan en afstemmen op de 

behoeften, zonder die al vooraf zelf te bepalen. 

De ouders zijn in deze niet gediend met een 

door religie opgelegde keuze in het dilemma, 

zij willen zelf bepalen op grond van waarden 

en normen uit hun eigen bagage, getoetst in 

een relatie waarin zij de ‘vakkenner’ vertrouwen 

en erkennen. Pas als dit lukt zullen zij de rest 

van hun leven zo ‘goed als mogelijk’ kunnen 

omgaan met het verlies van hun kind op de 

door hen bepaalde wijze.

Pastor en geestelijk verzorger wandelen 

evenals de ouderwetse dokter over de smalle 

marges van hun beroepsethiek. In een 

samenleving als de onze, multicultureel, divers 

en vaak individualistisch met mondige burgers 

die hun eigen referentiekader voor waarden 

hebben, is dat soms moeilijk standhouden. 

Niet één ethische theorie kan maatgevend 

zijn. Kennis nemen van elkaars waarden en 

normen is onontbeerlijk. Als dokter is het 

heel gebruikelijk om bij moeilijke ethische 

beslissingen multidisciplinair te overleggen. 

Overleg waarbij ook niet-medici betrokken 

kunnen zijn. Het referentiekader van de ouders 

wordt meegewogen. Niets hoeft de pastor ervan 

te weerhouden om in overleg met de ouders 

zich op de hoogte te stellen van de medische 

mogelijkheden en visie. 

Voor mij gaat een vergelijking met het 

dragen van een bril op: als dokter, als pastor 

of geestelijk hulpverlener kijken wij door onze 

eigen bril die ons alles van dichtbij scherp laat 

zien. Zorgethiek is de bril die ook de verte in 

zicht brengt en nu, na jaren van ervaring, heb ik 

l

nieuwe versie handelingen.indd   66 14-11-13   10:17


