BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 9 |

®

H EEms

GERMA VAN DE Kamp

Zorgethische bril
met multifocaal zicht

De casus ‘Geen kans’ presenteert niet alleen een dilemma waarin ouders

voor de keuze staan een zwangerschap uit te dragen of af te breken. Erachter

huist het dilemma van de schrijver: ‘Hoe treed ik de ouders tegemoet?’ Twee

morele vraagstukken bezien door de ogen van een neonatoloog.

n de voorgelegde casus ‘Geen kans’ wordt

een dilemma gepresenteerd waarin

ouders van een nog ongeboren kind met
ernstige afwijkingen voor de keuze staan de
zwangerschap uit te dragen of voortijdig af te
breken. Zwangerschapsafbreking, abortus, het
voortijdig afbreken van een nog ongeboren
leven, er lijkt weinig discussie over of dit wel
een moreel vraagstuk is.

Toch biedt deze casus meer, er huist

een tweede dilemma in dat veel lastiger te
benaderen is, het dilemma van de schrijver:
‘Hoe treed ik deze ouders tegemoet, vanuit
het dogma van de kerk of vanuit een gevoel
van medemenselijkheid dat veel minder
gestructureerd en voorgeschreven is?” Ook dit
is een moreel vraagstuk: welke waarden en
normen bepalen de houding van de schrijver
in zijn relatie tot het ouderpaar dat duidelijk in
nood verkeert en hulp behoeft.

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 61

Parellellen

De titel ‘Geen kans’ roept vragen op. Wie

heeft er geen kans en waarom niet? Heeft het
kind geen kans, of juist de ouders niet? Ik

hoef weinig moeite te doen om mij te kunnen
inleven. Herkenning vanuit mijn eigen positie
als neonatoloog is duidelijk. Vergelijkbaar

is het conflict tussen de medisch-ethisch
verantwoorde keuze en mijn gevoel, stoelend op
mijn eigen ervaring en bagage.

De schrijver van de casus lijkt zelf hulp te
zoeken voor de wijze waarop hij om moet gaan
met dit dilemma. Uitgaande van de religieuze
beginselen die hij als vertegenwoordiger van
de kerk zal moeten uitdragen is het duidelijk
dat abortus niet aan de orde is. Abortus, ofwel
voortijdig afbreken van een zwangerschap met
de dood van het kind als gevolg, is in strijd
met eerbied voor al het leven, een onbetwiste
morele waarde. >

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Hoewel herhaaldelijk blijkt hoe belangrijk dit
is voor de schrijver, lijkt hierover toch discus-
sie mogelijk. Al in de eerste alinea van de casus
wordt vermeld dat het leven van de moeder
niet in gevaar komt, de enige reden waarbij een
abortus geoorloofd zou kunnen zijn binnen het
religieuze normbesef. Daarnaast is er het gevoel
van medemenselijkheid en menslievendheid dat
hem doet beseffen dat hij twijfel heeft over de
interpretatie van de gevestigde normen in dit
geval. Doet hij hiermee goed naar deze ouders,
biedt hij hun daarmee
de hulp en onder-
steuning die ze nodig
hebben? De schrijver
lijkt excuses te zoeken
om aan het verbod op abortus te ontkomen; de
term abortus wordt in twijfel getrokken bij een
@ zwangerschapsduur van 23 weken.
Als neonatoloog herken ik het dilemma
van de schrijver en zie ik parallellen tussen de
positie van de arts en de pastor als zorgverlener.
Om deze parallellen in beeld te brengen belicht
ik eerst het morele dilemma van het ongeboren
kind met de aangeboren afwijkingen vanuit een
medisch-ethisch perspectief, dat ik vervolgens
toelicht vanuit een belangrijke visie die ik
in mijn vervolgopleiding heb omarmd: een
zorgethische visie. Tot slot zal ik proberen om
het verhelderende beeld dat de combinatie
van beide ethische visies gaf op mijn werk als
neonatoloog, te verbreden naar het persoonlijk

dilemma van de schrijver van de casus.

Medisch-ethisch perspectief
Het dilemma van een ongeboren kind met
‘niet met het leven verenigbare afwijkingen’

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 62

Vakkennis van arts en pastor krijgt
ethische betekenis gehuld in
mantel van menslievendheid

H EEms

legt een enorme last bij de ouders. Niet

alleen het verlies van een kind, maar ook de
dramatische taak om als ouder een besluit te
moeten nemen over de wijze waarop de weg
naar dit daadwerkelijke verlies zal worden
ingezet. Het syndroom van Edwards, ofwel
trisomie 18, is een chromosomale afwijking
waarin een combinatie van veelal ernstige
lichamelijke afwijkingen gepaard gaat met een
zeer ernstige verstandelijke beperking. Het
overgrote deel van deze zwangerschappen vindt
een spontaan einde,
terwijl van de levend
geboren kinderen
met dit syndroom de
helft in de eerste week
overlijdt. Vijf van de overlevende kinderen
bereikt nog de leeftijd van 1 jaar.

Wat is goede zorg voor kind en ouders na @
het stellen van deze diagnose? Uitgaande van
een klassieke medisch-ethische benadering
gaan we uit van een beroepsethiek met normen
en regels van en voor dokters, een reflectie
op morele dimensies van medisch denken en
handelen, gericht op het in stand houden dan
wel herstellen van de functies van het menselijk
lichaam: gezondheid is het centrale doel (Ten
Have 2003, hfdst.2).

Vier principes
Vier belangrijke principes bepalen het ethisch
kader waarbinnen zorg goede zorg zal zijn:
goed doen, niet schaden, autonomie en
rechtvaardigheid. In deze is het ongeboren kind
het object van zorg.

Gaan we uit van het eerste principe,
goed doen, dan worden we geconfronteerd

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

met een vooraf vastgelegde uitkomst: het
overlijden van het kind, vroeger of later,
maar wat onvermijdelijk is. Het centrale doel,
gezondheid, is onhaalbaar.

Goed doen en niet schaden gaan hierbij hand
in hand: zo weinig mogelijk lijden voor het
kind is in dit geval ‘het best mogelijke’. Moeder
en kind zijn in deze onlosmakelijk met elkaar
verbonden, waardoor wij bij de benadering
van het kind ook moeten beoordelen of het
voorgestelde beloop schade kan betekenen
voor de moeder. De mogelijkheden die
vanuit medisch perspectief kunnen worden
aangeboden zijn het voortijdig afbreken van de
zwangerschap of het uitdragen hiervan. Beide
opties betekenen voor het kind een zeker einde,
voor de moeder zal in beide gevallen het risico
op fysieke schade gelijk zijn.

Deze eerste twee principes brengen ons
niet tot een keuze. Rechtvaardigheid: een
rechtvaardige verdeling van de beschikbare
middelen en mogelijkheden, speelt nauwelijks
een rol in dit dilemma. Het feit dat er bij het
uitdragen van de zwangerschap een kind
geboren wordt dat mogelijk nog enige tijd
medische zorg behoeft, is verwaarloosbaar in
het kader van rechtvaardige verdeling.

De autonomie van de patiént daarentegen
brengt ons in de problemen: een ongeboren
kind is immers een wilsonbekwame patiént.
Hiermee komt de besluitvorming als
vanzelfsprekend te liggen bij de wettelijke
vertegenwoordigers, de ouders die daarmee
het dilemma op hun bord krijgen. De dokter
zal de mogelijkheid tot het voortijdig afbreken
van de zwangerschap voorleggen. De ouders
mogen hun zelfbeslissingsrecht gebruiken

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 63

H EEms

en dit voorstel afwijzen. Aan de arts dan de
verplichting om de ouders te voorzien van

een goede voorlichting over het te verwachten
beloop en de risico’s van de aangeboden
mogelijkheden. Met dit dilemma en de
verworven kennis worden de ouders vervolgens
naar huis gestuurd. De dokter blijft op de
achtergrond om later weer een rol te gaan
spelen als de ouders een keuze hebben gemaakt
en de arts verantwoordelijk is voor de goede
zorg aan het kind dat dan, op welk tijdstip dan
00k, geboren gaat worden. In de tussenliggende
fase is de rol van de schrijver van de casus mede
belangrijk.

Zorgethisch perspectief

Eeuwenlang was het oordeel van de dokter
bepalend voor de wijze waarop behandeld
werd. Met het toenemen van de mogelijkheden
werd hiermee ook de macht van de

dokter steeds groter. Tegelijkertijd traden
maatschappelijke ontwikkelingen op waarbij
mondigheid, individuele verantwoordelijkheid
en zelfbeslissingsrecht een grote rol zijn

gaan spelen. De macht en zeggenschap van

de dokter werden zwaar aangevallen vanuit

de feministische hoek, zorgethiek vond

haar oorsprong (Gilligan 1982) en heeft

zich inmiddels ontwikkeld tot een positieve
maatschappijbrede visie op zorg in de breedste
zin van het woord. Zorg betekent in dit opzicht
alles wat wij doen om onze samenleving zo

in te richten en te onderhouden dat wij er zo
goed als mogelijk is in kunnen samenleven.
Een samenleving van zorgen voor en met
elkaar (Tronto 1993, 103). Ieder mens is hierin

wisselend zorgbehoeftig dan wel zorgverlenend. >

63

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Gezondheidszorg als onderdeel van die
samenleving is in deze visie op zorg ingebed.
Zorg is in deze gefundeerd in de wijze waarop
mensen in onderlinge relaties vormgeven aan
hun leven. Zorgethiek plaatst dit in een ethisch
perspectief met reflectie op zorg toegespitst op
een concrete behoefte van een concreet individu
in een specifieke context. Als we dan het spoor
van Verkerk (filosoof, hoogleraar zorgethiek
Groningen) volgen, zijn de belangrijke stappen
die in de toepassing van deze ethische visie een
rol spelen:

« het onderzoeken van patronen van

betrokkenheid;

* het onder de loep nemen van interacties;

* het meewegen van gevoelsmatige bindingen.
Stappen die duidelijk maken dat het gaat
om de wijze waarop intermenselijke relaties
plaatsvinden en een rol spelen in het
zorgverleningsproces. Evenals gezondheidszorg
kan ook de benadering
vanuit een religieuze
overtuiging gezien
worden als een proces
van zorgverlening.
Dat is wat de pastor bedoelt met de benadering
vanuit de pastorale kant.

In het proces dat de ouders doorlopen
vanaf het voorstel tot het voortijdig afbreken
van de zwangerschap tot aan het moment
dat zij terugkomen bij de dokter met hun
voorgenomen besluit, zullen zij te rade gaan
bij hun sociale netwerk om hun eigen waarden
te toetsen en zo nodig bij te stellen, om aan de
hand daarvan een besluit te nemen. De dokter,
maatschappelijk werker, familie, vriend of
pastor kunnen hierin in een directe relatie met

64

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 64

Zorg verlenen aan de ouders
betekent op gelijk niveau gaan staan
en afstemmen op de behoeften

H EEms

de ouders een rol spelen, als medemens met een
rugzak waarin ieder individuele (specifieke)
kennis en ervaring bezit, ieder met een eigen
pakket waarden en normen. De technische
kennis van de dokter, de dogmatische kennis
van de pastor of dominee zijn in deze niet
alleen hun vakkundigheid, maar krijgen een
ethische betekenis gehuld in een mantel van
menslievendheid en zorgzaamheid. Zorgen
wordt dan ‘een manier van doen in unieke op
de mens afgestemde betrekkingen, waarbij de
zorgdrager ook op zichzelf afstemt’ (Van Heijst
2005).

Relatie aangaan
Als neonatoloog heb ik meerdere malen in de
positie verkeerd dat wij na diepgaand overleg
op empirische gronden hebben moeten
besluiten dat verder behandelen van een
ernstig zieke pasgeborene niet zinvol zou zijn.
Het stoppen van de
behandeling aan de
ouders voorleggen en
besluiten het kind te
laten overlijden, is dan
vanuit medisch-ethisch oogpunt gezien een
goede keuze. Toch zijn er ook de momenten
van twijfel, als ouders een andere mening
zijn toegedaan, als ze kiezen vanuit een ander
waardenstelsel, of wanneer mijn eigen gevoel
voor goed doen een onbestemde rol speelde.
Hierin herken ik het dilemma van de schrijver.
Verbreding van mijn kennis met een
verdieping in de zorgethiek bracht een
verhelderende kijk op het omgaan met die
gevoelens en veranderde mijn kijk op goede
zorg. De dokter is niet meer de allesweter die op

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

paternalistische wijze het behandelplan bepaalt.
Onze samenleving heeft een omwenteling
ondergaan: de mens wil zelf kennis op doen,
keuzes maken en besluiten, maar moet ook in
diezelfde samenleving zelfredzaam zijn en zelf
beslissen. Autonomie is niet alleen een recht,
maar kan ook een last zijn en daarin kan een
medemens met een specifieke deskundigheid
een ondersteunende rol spelen.

De parallel tussen de dokter en de pastor
komt als vanzelf naar boven. Nog niet zo lang
geleden was het instituut kerk met de pastoor
en de dominee als leiders van de bijbehorende
gemeenschappen, van doorslaggevend belang
bij het bepalen van goed en kwaad. Het
ethisch kader van de religie was door de hele
samenleving heen verweven en bepalend.

Zoals er weerstand is ontstaan tegen de
paternalistische houding van de dokter, zo heeft
ook de invloed van de pastoor (als pater van
zijn gemeente) moeten inboeten.

Voor arts en pastor geldt dat het aangaan
van een relatie met de zorgvrager, met de mens
als doel op zich, uitkomst kan bieden. Hierbij
wordt de beoogde uitkomst ondergeschikt aan
en bepaald door de op elkaar afgestemde relatie
die zorgvrager en zorgaanbieder met elkaar
aangaan. Hieruit kunnen ouders als zorgvragers
putten, evenals uit de ‘vakkennis’ die zij in
hun relatie met de dokter hebben opgedaan.
Zo kunnen zij hun autonomie in positieve
zin benutten; niet het nee zeggen op een
voorgestelde abortus, maar hun keuze voor het
behandelplan vaststellen op basis van waarden
die zijzelf bepaald hebben in relatie met hun
(meer of minder) deskundige omgeving.

Voor de deskundige hulpverlener, in dit

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 65

H EEms

geval de vertegenwoordiger van hun religieuze
achtergrond, betekent dit dat niet alleen het
ethisch kader van de religie een rol speelt, maar
ook de betrokkenheid als mens op deze ouders.
Dit betekent ook jezelf kwetsbaar opstellen en
je realiseren dat de betrokkenheid op de ouders
kan interfereren met wat dogmatisch gezien
goed is.

Behoefte van de ouders?
Wat ik gemist heb in het hele betoog van
de schrijver is de weergave van de behoefte
van de ouders, de visie van de ouders op de
mogelijkheden, hoe zij dit plaatsen in het
licht van hun eigen waardenkader en hoe de
schrijver daarop afstemt. De schrijver lijkt
te zijn gedreven door het paternalistische
principe: het te moeten weten en kunnen
voorschrijven wat in dit dilemma de goede
keuze is en hij neemt de voorschriften van de
kerk als vaststaande feiten.

De pastor is echter evenals de dokter
ook een participant in de samenleving als
geheel en wordt daarin geconfronteerd
met waarnemingen, heersende waarden en
persoonlijke belevenissen, die zijn gevoel
beinvloeden en medegevoel voor de ouders
oproept, wat hun keuze ook moge zijn. Dit
plaatst hem voor een dilemma dat hem
belemmert echt naar de ouders te luisteren en
een zorgrelatie aan te gaan. Luisteren wordt
functioneel. Wat de ouders beleven, wat zij
daadwerkelijk willen wordt niet gehoord,
maar ingevuld vanuit de beleving van de
schrijver en gedeeld met de wijkouderling, wat
een bevestiging lijkt van de voorgeschreven

invulling. De hulpverlener als persoonlijkheid >

65

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

wordt hier ernstig beperkt.

Zorg verlenen aan de ouders betekent op
gelijk niveau gaan staan en afstemmen op de
behoeften, zonder die al vooraf zelf te bepalen.
De ouders zijn in deze niet gediend met een
door religie opgelegde keuze in het dilemma,
zij willen zelf bepalen op grond van waarden
en normen uit hun eigen bagage, getoetst in
een relatie waarin zij de ‘vakkenner’ vertrouwen
en erkennen. Pas als dit lukt zullen zij de rest
van hun leven zo ‘goed als mogelijk’ kunnen
omgaan met het verlies van hun kind op de
door hen bepaalde wijze.

Pastor en geestelijk verzorger wandelen
evenals de ouderwetse dokter over de smalle
marges van hun beroepsethiek. In een
samenleving als de onze, multicultureel, divers
en vaak individualistisch met mondige burgers
die hun eigen referentiekader voor waarden
hebben, is dat soms moeilijk standhouden.
Niet één ethische theorie kan maatgevend
zijn. Kennis nemen van elkaars waarden en
normen is onontbeerlijk. Als dokter is het
heel gebruikelijk om bij moeilijke ethische
beslissingen multidisciplinair te overleggen.
Overleg waarbij ook niet-medici betrokken
kunnen zijn. Het referentiekader van de ouders
wordt meegewogen. Niets hoeft de pastor ervan
te weerhouden om in overleg met de ouders
zich op de hoogte te stellen van de medische
mogelijkheden en visie.

Voor mij gaat een vergelijking met het
dragen van een bril op: als dokter, als pastor
of geestelijk hulpverlener kijken wij door onze
eigen bril die ons alles van dichtbij scherp laat
zien. Zorgethiek is de bril die ook de verte in
zicht brengt en nu, na jaren van ervaring, heb ik

66

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 66

door de opticien een bril aangemeten gekregen
die mij multifocaal scherp zicht geeft. In mijn
beleving biedt zorgethiek als fundamentele
ethiek ruimte voor ethische reflectie over de
volle breedte van de samenleving en biedt dit
ook het kader waarin vertegenwoordigers van
verschillende ethische theorieén respectvol met
elkaar in gesprek kunnen gaan. <]

Literatuur

Gilligan, C. (1982). In a different voice. Psychological
Theory and Woman’s Development. Cambridge:
Harvard University Press.

Heijst, A. van (2005). Menslievende zorg. Een ethische
kijk op professionaliteit. Kampen: Klement.

Have, H.A.M.]. ten, Leeuwen, E. van, Meulen, R.H.J.
ter (2003). Medische ethiek. 2¢ druk. Houten: Bohn
Stafleu van Loghum.

Manschot, H., Dartel, H. van (2003). In gesprek over
goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de
praktijk. Amsterdam: Boom.

Kamp, G.M. van de (2011). Een trilemma in een
gemelli graviditeit. Ethische bespiegelingen vanuit
verschillende perspectieven. Masterthesis Zorg,
Ethiek en Beleid. Universiteit Tilburg.

Tronto, J. (1993). Moral boundaries: a political

argument for an ethic of care. New York: Routledge.

Germa (drs. G.M.) van de Kamp is kinderarts-
neonatoloog en werkte als zodanig tien jaar in het
Maxima Medisch Centrum in Veldhoven. In 2011
studeerde zij af aan de Universiteit van Tilburg,
faculteit Geesteswetenschappen, master Zorg, Ethiek
en Beleid.
germa.m@hetnet.nl

14-11-13 10:17‘ ‘



