
reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  7   |   E r i c  v a n  d e  L a a r

Iedereen kent de gouden regel ‘Wat gij niet wilt dat u geschiedt, doet 
dat ook een ander niet’. Met wat variatie in de bewoording is deze re-
gel in de meeste culturen en religies terug te vinden, en er zijn weinig 
weldenkende mensen die hem niet onderschrijven. Dus, als we ons 
daaraan zouden houden, zou het verblijf in een ziekenhuis wat fami-
liebezoek betreft tamelijk probleemloos moeten kunnen verlopen. 

In de praktijk ziet het echter vaak anders 

uit. De in de casus ‘Een bed bezet houden’ 

besproken spanningen bij voor autochto-

nen ongewend omvangrijke bezoekpraktijken 

van allochtone families zijn bekend en moeilijk, 

vooral op afdelingen met ernstig zieke patiën-

ten. Het is van belang dat je als ziekenhuis en 

als verpleegafdeling hierover nadenkt en een 

regeling afspreekt, zodat je niet van het ene 

incident in het ander rolt met telkens onnodig 

oplopende frustraties.

Emoties en bekommernis
Nadenken, reflecteren is een eerste stap. Dat 

kun je goed doen in een moreel beraad of een 

gezamenlijk gesprek. Iedereen heeft zo zijn ei-

gen gevoelens en ideeën bij dergelijke situaties. 

Dat zien we ook in de casusbeschrijving terug. 

De stagiaire en de begeleider doen verslag van 

het verhaal van de verpleegkundige. Emoties 

en bekommernis zijn duidelijk terug te lezen 

in de manier waarop de situatie verteld wordt: 

familie ‘veroorzaakte oproer’ waardoor goede 

zorg voor de patiënt niet mogelijk was, de fami-

lie was ‘niet weg te krijgen’, de beveiliging was 

zelfs ingeroepen om de familie eventueel weg te 

sturen, de familie ‘loog’ over het boeken van het 

ticket naar Marokko. Hielden ze daarmee niet 

een bed bezet ten koste van iemand die de zorg 

hard nodig had? De emotie zit in de negatieve 

waarderingen, en daarin zit een duidelijk afkeu-

rend moreel standpunt. Dat is voorstelbaar, de 

situatie kan voor verpleegkundigen en andere 

patiënten dusdanig verstorend zijn dat ze niet 

te handhaven is. Met het te hulp roepen van de 

beveiliging is de kans alleen groot dat de situ-

atie escaleert en ontaardt in een conflict. Het 

voorstel om een islamitische collega te roepen is 

verstandiger. 

Niet alleen brandjes 
blussen 

4 8

nieuwe versie handelingen.indd   48 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 4 9

Verder kijken
Maar als geestelijk verzorger moet je niet al-

leen brandjes blussen. Dergelijke casuïstiek 

onderstreept de noodzaak van ethische reflectie. 

Wanneer je een ethisch gesprek voert, neem je 

je eigen emoties serieus maar probeer je ook 

verder te kijken. De andere partijen hebben 

ook een verhaal, een kijk op het voorval. Het is 

bijvoorbeeld moeilijk voorstelbaar dat de al-

lochtone familieleden dit gedrag vertonen met 

het vooropgezette doel de orde in een zieken-

huis te verstoren en iedereen tot last te zijn. Het 

meest waarschijnlijke motief is dat ze begaan 

zijn, bekommerd zijn om het lot van hun zieke 

familielid. Net als de 

verpleegkundigen willen 

ze goed zorgen voor de 

zieke. Alleen hebben zij 

een andere voorstelling 

van hoe je dat doet. 

Ander vertrekpunt 
Met moreel beraad of welke vorm van ethische 

gespreksvoering dan ook, creëer je de ruimte 

om over de eigen directe betrokkenheid verder 

te vragen. Het vertrekpunt is anders: niet het 

eigen gelijk staat voorop waaraan de ander zich 

te conformeren heeft, maar het uitgangspunt 

dat de ander ook het goede beoogt, en dat die 

cultureel verschillende voorstellingen van het 

goede niet op voorhand harmoniëren. 

Dat is een nobel uitgangspunt, maar je kunt 

natuurlijk tegenwerpen dat daar het risico 

van relativisme in schuilt, namelijk dat men 

alle culturele voorstellingen als gelijkwaardig 

beschouwt. Als alles op voorhand als goed be-

schouwd wordt, kunnen er dan nog wel keuzes 

gemaakt worden, of belanden we dan telkens in 

een impasse? 

De uitweg die het ethisch gesprek hier biedt, 

is dat alle aspecten – intenties, belangen, effec-

ten – gewogen worden en dat er een hiërarchie, 

een prioritering wordt vastgesteld en beargu-

menteerd. Goede bedoelingen alleen zijn nog 

geen garantie voor goed handelen, en het goede 

voor de een hoeft nog niet goed voor de ander 

te zijn, zoals ook in de casus duidelijk wordt. 

Normatieve ondergrens 
Een voor de hand liggende normatieve onder-

grens in zulk soort gevallen is dat de rust en het 

genezingsproces van alle 

patiënten niet verstoord 

mag worden, zeg maar 

het bekende ‘niet scha-

den’ uit de klassieke me-

dische ethiek. Deze ondergrens kan gehanteerd 

worden in de interculturele communicatie. 

Daarmee heb je een vertrekpunt voor je han-

delen waaraan je de rest ‘toetst’. Dat betekent 

allerminst dat er geen ruimte en respect meer 

is voor een cultureel bepaalde andere invulling 

van goede zorg, maar wel dat men in overleg 

vaststelt binnen welke grenzen die andere invul-

ling recht gedaan kan worden.

Inoefenen  
Het spreekt voor zich dat een dergelijke aan-

pak ingeoefend moet worden van de kant van 

het zorgpersoneel. Dat is dan ook de inzet 

van moreel beraad en ethiek in de organisatie: 

het werken aan een cultuur, waarin dit verder 

kijken dan het eigen gelijk en het onderling 

afstemmen van wat goede zorg moet zijn, de 

Niet het eigen gelijk staat voorop, 
maar het uitgangspunt dat 

de ander ook het goede beoogt

l

nieuwe versie handelingen.indd   49 14-11-13   10:17



reflectie

regel wordt. Hier ligt een belangrijke taak voor 

geestelijke verzorgers in zorginstellingen. 

Dat is echter geen gemakkelijke klus. On-

danks dat de aandacht voor moreel beraad en 

ethiek beleid in opleidingen en zorginstellingen 

lijkt te groeien, is het lastig om het in de prak-

tijk goed van de grond te krijgen en te conso-

lideren. Een belangrijke oorzaak ligt volgens 

mij precies in het genoemde conflictkarakter 

van morele casuïstiek en 

moraal in het algemeen. 

Ethiek, als de noodzaak 

tot gesprek en reflectie, 

is meestal daar te vinden 

waar belangen botsen 

en waar opvattingen over wat hier en nu goed 

handelen is niet op een lijn liggen. 

Wat het extra moeilijk maakt zijn de niet-

gelijke verhoudingen tussen de partijen; je hebt 

in een zorginstelling allerminst met ‘herrschafts-

freie Kommunikation’ te maken. Niet alleen is er 

ongelijkheid in kennis tussen bijvoorbeeld de 

arts, verpleegkundige en patiënt, maar ook is er 

een juridisch vastgelegde verdeling van bevoegd-

heden die wederzijdse bevraging bemoeilijkt. 

Als geestelijk verzorger zit je daar een beetje 

tussenin. Aangezien de casuïstiek vaak gevoelig 

ligt, heeft niet iedereen behoefte om zich door 

de ander te laten bevragen, en de hiërarchische 

en asymmetrische verhoudingen werken daarbij 

niet in je voordeel. 

Niet de eerste 
Zodoende is de geestelijk verzorger, als dan de 

vlam in de pan slaat, niet de eerste die men erbij 

roept om te sparren bij medisch-ethische casuïs-

tiek of bij frustraties over personeelstekort op 

de afdeling. ‘Daar heb je geen verstand van, deze 

beslissingen nemen we op medische gronden’, 

kun je te horen krijgen als je je ongevraagd durft 

te mengen in zo’n kwestie. 

Toerusten 
En toch is dat het domein waarop je je moet 

begeven wanneer je vindt dat ethische reflectie 

meer impact dient te hebben dan het vrijblij-

vende gesprek tussen 

gelijkgestemden en geïn-

teresseerden in de marge 

van de organisatie. 		

Voor de opleidingen 

ligt hier een belangrijke 

taak voor de toerusting. Als men beaamt dat er 

meer zinproblematiek in een zorginstelling te 

vinden is dan enkel die in de directe relatie met 

de patiënt (de vertrouwde core business van het 

vak geestelijke verzorging), dan is het speelveld 

van de geestelijk verzorger ook het forum van de 

instelling waar tussen invloedrijke spelers ideeën 

gevormd worden en beslissingen genomen wor-

den over de koers van de instelling, en over het 

wel en wee van patiënten en collega zorgverle-

ners. 

‘Bondgenoten’ worden
Is de geestelijk verzorger in de rol van pleitbe-

zorger van de ethiek dan het geweten van de or-

ganisatie en de hoeder van zijn naaste collega’s? 

Nee, zo niet, zeker niet, dat zou erg pretentieus 

en oneigentijds bevoogdend zijn en ook getui-

gen van weinig besef van de (machts)positie 

van de geestelijk verzorger in de zorginstelling. 

Het gaat hierom: het vak geestelijke verzorging 

is verwant met de zaak van de ethiek. Boven-

5 0

Verder kijken dan het eigen gelijk en 
werken aan onderling

afstemmen van goede zorg

nieuwe versie handelingen.indd   50 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 5 1

dien zijn ook de reflectieve vaardigheden de 

geestelijk verzorger vertrouwd. Zo bezien ligt 

het, zowel uit commitment met een goede zorg-

cultuur als voor de eigen arbeidspositie, voor de 

hand dat geestelijke verzorging deze taak op-

pakt en uitbouwt. 

Het spreekt voor zich dat vertrouwdheid met 

de verschillende ethische gespreksvormen en 

theorieën daarvoor noodzakelijke voorwaarden 

zijn. Maar een punt dat wellicht meer aandacht 

mag krijgen in de opleidingen is hoe je je in 

het krachtenveld beweegt van een organisatie; 

welke ‘skills’ je nodig hebt om de bondgenoot-

schappen aan te gaan om een invloedrijke 

ethiek te organiseren in een zorginstelling. Wat 

dat betreft zien we bij ons dat stagiaires thans 

nog tamelijk onbewapend de arena in stappen. 

Eric (dr. E.F.J.) van de Laar is klinisch ethicus vanuit de 
dienst geestelijke verzorging van het Catharina Ziekenhuis 
Eindhoven.  
eric.vd.laar@catharinaziekenhuis.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   51 14-11-13   10:17


