
1 9reflectie reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  2   |   F r e e k  L .  B a k k e r

Omdat ik als indoloog thuis ben in het hindoeïsme, is mij gevraagd 
om vanuit een hindoe invalshoek te reflecteren op de casus ‘Een 
familie niet op één lijn’. Zelf ben ik echter geen hindoe, vandaar dat 
ik de casus ook aan twee hindoes heb voorgelegd. Zij geven een ver-
schillende reactie.

Attry Ramdhani is hindoe geestelijk 

verzorger in het Haagse Parnassia-

Bavoziekenhuis. Drs. Bikram 

Lalbahadoersing is leidinggevende van de 

hindoe-afdeling van de dienst geestelijke 

verzorging voor justitiële instellingen en wordt 

regelmatig uitgenodigd om ook in ziekenhuizen 

en andere gezondheidszorginstellingen zijn 

mening te geven. Omdat ik zelf 25 jaar dominee 

en daarmee tevens geestelijk verzorger ben 

geweest, geef ik eerst kort een eigen reactie. 

Klein vraagteken
Deze reactie werd opgeroepen tijdens het 

voorbereidend gesprek met Lalbahadoersing. 

Het valt mij op dat het in de casus gaat over 

drie mensen: een dochter, een moeder en een 

vader. In de vragen daarna, met name in vraag 

4 en 5, blijken de zorgverleners sterk gericht op 

wat het kind zelf wil en op het vermogen van 

het kind om zelf verantwoordelijkheid voor 

haar leven te nemen. De dochter moet in hun 

ogen de kans krijgen haar eigen autonomie te 

ontwikkelen. Maar naar mijn mening gaat het 

niet alleen om de autonomie van het kind, maar 

ook om die van ieder van de ouders. Heeft de 

vader niet het recht het nu genoeg te vinden?

Bij die autonomie wil ik graag een vraagteken 

zetten. Jonge vrouwen van 17 jaar die met zulke 

verschrikkelijke ziekten kampen, doen bijna 

altijd, haast vanzelfsprekend, een beroep op hun 

ouders. Hoewel velen van hen een eigen leven 

willen leiden, gaan tallozen er tegelijkertijd van 

uit dat hun ouders een soort achterwacht voor 

hen blijven. Sterker nog, studenten studeren 

tegenwoordig meer dan vroeger vanuit hun 

ouderlijk huis. De ziekte waar het meisje in 

deze casus mee te maken krijgt, is voor deze 

jonge mensen zo diep ingrijpend dat zij in veel 

gevallen met de situatie totaal geen raad zullen 

weten en daarom blij zullen zijn als hun ouders 

hen hierin opvangen. Het is zeer de vraag of 

Driehoek ouders en 
kind heel houden

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   19 14-11-13   10:17



reflectie

een streven naar autonomie in deze toestand 

zo belangrijk voor hen is. Het gevaar bestaat 

zelfs dat zij een geestelijk verzorger die sterk de 

nadruk legt op de autonomie van elk van de 

betrokkenen, ervaren als iemand die een wig 

tussen hen en hun ouders drijft op een moment 

dat zij daar helemaal geen behoefte aan hebben. 

Daarom doet de pastor er beter aan de driehoek 

van dochter, moeder en vader heel te houden 

en te kijken wat hij of zij voor die driehoek kan 

betekenen. 

Ouders én kind
Attry Ramdhany begint met te stellen dat we 

hier te maken hebben met een casus waarin 

verschillende zorgvisies een rol spelen. Dat is 

de reden dat bij de zorgverleners de waarde 

van autonomie van de patiënt een issue is 

geworden. Maar die patiënt is opgegroeid in 

een systeem en heeft al een aantal jaren haar 

ziekte in hetzelfde systeem doorstaan. In feite 

is er sprake van een 

coöperatieve existentie 

gevuld door wat de 

cultuur, de onderlinge 

relaties en de beleving 

van afhankelijkheid van het kind aan waarden 

en inhoud inbrengen. 

Omdat de verschillende zorgvisies 

verdeeldheid veroorzaken, kan een gesprek over 

de dharma hier een bijdrage leveren. Dharma 

is een begrip dat uit de hindoereligie afkomstig 

is en duidelijk maakt wat de relatie is van de 

mens met zijn Schepper, de schepping en de 

medewezens. Een gesprek over de dharma, in 

de vorm van ethische, morele en intuïtieve 

verkenningen, kan hier verbindingen leggen. 

(Overigens legt Ramdhani niet uit hoe hij dit 

concreet invult.) 

De rol van de ouders kan dezelfde blijven, 

want ze blijven de ouders en daarmee de 

eindverantwoordelijken. Maar hun beleving 

van de ziekte van hun kind wordt in hun bijzijn 

even apart gezet, zodat hun kind de kans krijgt 

om vanuit haar eigen beleving te praten over 

haar ziek zijn en haar eigen vooruitzichten. 

Op het moment dat de zorgverleners een apart 

gesprek hebben met de patiënte doorbreken ze 

het systeem van ervaring van ziekte en lijden en 

wordt het morele opvangsysteem bedreigd.

Breder familieverband
Lalbahadoersing wijst erop dat in het 

hindoeïsme de driehoek van dochter, vader 

en moeder, zeker in geval van zulke diep 

ingrijpende situaties, is ingebed in het nog 

grotere geheel van de familie. Dat betekent dat 

de problemen waartoe deze situaties leiden, 

niet alleen tussen de 

ouders en het kind 

besproken worden, 

maar ook met andere 

familieleden. Veel 

hindoefamilies hebben een eigen familie-

pandit. Maar die familie-pandit is er vooral 

voor verantwoordelijk dat op belangrijke 

momenten van het leven en eventueel ook in 

levensbedreigende situaties de juiste rituelen 

worden verricht. 

Als het gaat om ethische vraagstukken is 

er meestal een ander die in de familie op 

de voorgrond treedt, een oom of een tante 

die bekend staat omdat hij of zij zo goed de 

gedachten en de verhalen uit de hindoetraditie 

2 0

Ook ‘lekendeskundige’ uit de 
hindoe-familie een plaats 
geven bij de begeleiding

nieuwe versie handelingen.indd   20 14-11-13   10:17



reflectie

kan uitleggen. We zouden hem of haar de 

‘lekendeskundige’ kunnen noemen, leek, omdat 

hij of zij geen pandit, geen priester en geen 

geestelijke is, maar wel deskundig omdat hij of 

zij goed thuis is in de narratieve en filosofische 

inhoud van het hindoe-erfgoed. Het is deze 

figuur, een soort wijze, op wie de familieleden 

dikwijls een beroep doen, wanneer zij worden 

geconfronteerd met moeilijke situaties waarin 

zij behoefte hebben aan een goed doordacht 

ethisch advies. 

Daarom doet de geestelijk verzorger, maar 

ook de instelling er goed aan om zich in de 

contacten met de ouders en het kind niet te 

concentreren op de autonomie van de drie 

betrokkenen, maar na te gaan of zij niet 

behoefte hebben aan een gesprek in een breder 

verband waarin ook deze lekendeskundige 

een rol kan spelen. De geestelijk verzorger kan 

hen uitnodigen voor een gesprek waarvoor zij 

ook een klein aantal familieleden mee mogen 

nemen. 

Want wanneer de instelling of de geestelijk 

verzorger een goed contact krijgt met deze 

lekendeskundige, is het mogelijk om de 

problemen die er zijn vanuit de instelling, 

vanuit het kind en de ouders zo boven tafel 

te krijgen dat er adequate hulp geboden kan 

worden. 

Daar komt bij dat deze benadering het 

mogelijk maakt om de vader, die zich te veel 

belast lijkt te voelen in de begeleiding van zijn 

dochter, een minder prominente rol te laten 

spelen door ook een of twee anderen uit de 

familie een plaats te geven in de begeleiding. 

Freek (dr. F.L.) Bakker is docent interreligieuze dialoog, 
hindoeïsme en boeddhisme, religie en film aan het 
departement Filosofie en Religiewetenschap van de 
Universiteit Utrecht. 
f.l.bakker51@online.nl

2 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

l

nieuwe versie handelingen.indd   21 14-11-13   10:17


