BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 2 |

®

H EEms

FREexk L. BAKKER

Driehoek ouders en

kind heel houden

Omdat ik als indoloog thuis ben in het hindoeisme, is mij gevraagd
om vanuit een hindoe invalshoek te reflecteren op de casus ‘Een

familie niet op één lijn’. Zelf ben ik echter geen hindoe, vandaar dat
ik de casus ook aan twee hindoes heb voorgelegd. Zij geven een ver-

schillende reactie.

ttry Ramdhani is hindoe geestelijk

verzorger in het Haagse Parnassia-

Bavoziekenhuis. Drs. Bikram
Lalbahadoersing is leidinggevende van de
hindoe-afdeling van de dienst geestelijke
verzorging voor justitiéle instellingen en wordt
regelmatig uitgenodigd om ook in ziekenhuizen
en andere gezondheidszorginstellingen zijn
mening te geven. Omdat ik zelf 25 jaar dominee
en daarmee tevens geestelijk verzorger ben
geweest, geef ik eerst kort een eigen reactie.

Klein vraagteken

Deze reactie werd opgeroepen tijdens het
voorbereidend gesprek met Lalbahadoersing.
Het valt mij op dat het in de casus gaat over
drie mensen: een dochter, een moeder en een
vader. In de vragen daarna, met name in vraag
4 en 5, blijken de zorgverleners sterk gericht op
wat het kind zelf wil en op het vermogen van
het kind om zelf verantwoordelijkheid voor

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 19

haar leven te nemen. De dochter moet in hun
ogen de kans krijgen haar eigen autonomie te
ontwikkelen. Maar naar mijn mening gaat het
niet alleen om de autonomie van het kind, maar
ook om die van ieder van de ouders. Heeft de
vader niet het recht het nu genoeg te vinden?
Bij die autonomie wil ik graag een vraagteken
zetten. Jonge vrouwen van 17 jaar die met zulke
verschrikkelijke ziekten kampen, doen bijna
altijd, haast vanzelfsprekend, een beroep op hun
ouders. Hoewel velen van hen een eigen leven
willen leiden, gaan tallozen er tegelijkertijd van
uit dat hun ouders een soort achterwacht voor
hen blijven. Sterker nog, studenten studeren
tegenwoordig meer dan vroeger vanuit hun
ouderlijk huis. De ziekte waar het meisje in
deze casus mee te maken krijgt, is voor deze
jonge mensen zo diep ingrijpend dat zij in veel
gevallen met de situatie totaal geen raad zullen
weten en daarom blij zullen zijn als hun ouders
hen hierin opvangen. Het is zeer de vraag of [>

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

een streven naar autonomie in deze toestand

z0 belangrijk voor hen is. Het gevaar bestaat
zelfs dat zij een geestelijk verzorger die sterk de
nadruk legt op de autonomie van elk van de
betrokkenen, ervaren als iemand die een wig
tussen hen en hun ouders drijft op een moment
dat zij daar helemaal geen behoefte aan hebben.
Daarom doet de pastor er beter aan de driehoek
van dochter, moeder en vader heel te houden
en te kijken wat hij of zij voor die driehoek kan
betekenen.

Ouders én kind

Attry Ramdhany begint met te stellen dat we
hier te maken hebben met een casus waarin
verschillende zorgvisies een rol spelen. Dat is
de reden dat bij de zorgverleners de waarde
van autonomie van de patiént een issue is
geworden. Maar die patiént is opgegroeid in
een systeem en heeft al een aantal jaren haar
ziekte in hetzelfde systeem doorstaan. In feite
is er sprake van een
coOperatieve existentie
gevuld door wat de
cultuur, de onderlinge
relaties en de beleving
van athankelijkheid van het kind aan waarden
en inhoud inbrengen.

Omdat de verschillende zorgvisies
verdeeldheid veroorzaken, kan een gesprek over
de dharma hier een bijdrage leveren. Dharma
is een begrip dat uit de hindoereligie atkomstig
is en duidelijk maakt wat de relatie is van de
mens met zijn Schepper, de schepping en de
medewezens. Een gesprek over de dharma, in
de vorm van ethische, morele en intuitieve

verkenningen, kan hier verbindingen leggen.

20

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 20

Ook ‘lekendeskundige’ uit de
hindoe-familie een plaats
geven bij de begeleiding

H EEms

(Overigens legt Ramdhani niet uit hoe hij dit
concreet invult.)

De rol van de ouders kan dezelfde blijven,
want ze blijven de ouders en daarmee de
eindverantwoordelijken. Maar hun beleving
van de ziekte van hun kind wordt in hun bijzijn
even apart gezet, zodat hun kind de kans krijgt
om vanuit haar eigen beleving te praten over
haar ziek zijn en haar eigen vooruitzichten.

Op het moment dat de zorgverleners een apart
gesprek hebben met de patiénte doorbreken ze
het systeem van ervaring van ziekte en lijden en

wordt het morele opvangsysteem bedreigd.

Breder familieverband
Lalbahadoersing wijst erop dat in het
hindoeisme de driehoek van dochter, vader
en moeder, zeker in geval van zulke diep
ingrijpende situaties, is ingebed in het nog
grotere geheel van de familie. Dat betekent dat
de problemen waartoe deze situaties leiden,
niet alleen tussen de
ouders en het kind
besproken worden,
maar ook met andere
familieleden. Veel
hindoefamilies hebben een eigen familie-
pandit. Maar die familie- pandit is er vooral
voor verantwoordelijk dat op belangrijke
momenten van het leven en eventueel ook in
levensbedreigende situaties de juiste rituelen
worden verricht.

Als het gaat om ethische vraagstukken is
er meestal een ander die in de familie op
de voorgrond treedt, een oom of een tante
die bekend staat omdat hij of zij zo goed de
gedachten en de verhalen uit de hindoetraditie

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

kan uitleggen. We zouden hem of haar de

‘lekendeskundige’ kunnen noemen, leek, omdat

hij of zij geen pandit, geen priester en geen
geestelijke is, maar wel deskundig omdat hij of
zij goed thuis is in de narratieve en filosofische
inhoud van het hindoe-erfgoed. Het is deze
figuur, een soort wijze, op wie de familieleden
dikwijls een beroep doen, wanneer zij worden
geconfronteerd met moeilijke situaties waarin
zij behoefte hebben aan een goed doordacht
ethisch advies.

Daarom doet de geestelijk verzorger, maar
ook de instelling er goed aan om zich in de
contacten met de ouders en het kind niet te
concentreren op de autonomie van de drie
betrokkenen, maar na te gaan of zij niet
behoefte hebben aan een gesprek in een breder
verband waarin ook deze lekendeskundige
een rol kan spelen. De geestelijk verzorger kan
hen uitnodigen voor een gesprek waarvoor zij
ook een klein aantal familieleden mee mogen
nemen.

Want wanneer de instelling of de geestelijk
verzorger een goed contact krijgt met deze
lekendeskundige, is het mogelijk om de
problemen die er zijn vanuit de instelling,
vanuit het kind en de ouders zo boven tafel
te krijgen dat er adequate hulp geboden kan
worden.

Daar komt bij dat deze benadering het
mogelijk maakt om de vader, die zich te veel
belast lijkt te voelen in de begeleiding van zijn
dochter, een minder prominente rol te laten

spelen door ook een of twee anderen uit de

familie een plaats te geven in de begeleiding. <]

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 21

Freek (dr. EL.) Bakker is docent interreligieuze dialoog,
hindoeisme en boeddhisme, religie en film aan het
departement Filosofie en Religiewetenschap van de
Universiteit Utrecht.
f.l.bakker51@online.nl

21

14-11-13 10:17‘ ‘



