SLOTREFLECTIE | CISKA STARK & MARTIN WALTON

Waarom de kring niet
rond wordt

Gemeenschapsvorming in vieringen in
bijzondere settingen

Langs de rand, Deelgenoten-lotgenoten-bondgenoten
buiten de kring, Vieringen in bijzondere settingen hebben twee
weet ik mij brandpunten. Het eerste betreft het delen van
geborgen. een levensbeschouwelijke interesse. Dat kan de
vorm nemen van gedeeld geloof en godsdien-

Onzichtbaar stigheid. Het kan ook de vorm nemen van een
ben ik, algemener betrokkenheid bij bezinning op le-
onbesproken. vensvragen. Mensen komen ook naar vieringen
Zwijgzaam, omdat de sfeer anders is, of omdat daar dingen
stil en van het leven op een andere manier ter sprake
onbewogen. komen. Wie geen toegang heeft tot een religi-

euze bijeenkomst van eigen kleur, sluit zich aan

oy . bij wat voorhanden is. Mensen komen om iets
Anders wil ik )

zijn en mogen,
kijk maar naar
mijn ogen.

te delen en om in iets te delen. Wij noemen dat
deelgenootschap.

Een tweede brandpunt is de aanleiding waar-
om mensen zich op dat moment op die plek
bevinden. In een ziekenhuis of instelling voor

Marijke Vlugt '

ouderenzorg is dat een gevolg van opname. In >

HANDELINGEN 2014 | 1 59




de gevangenis is veroordeling de aanleiding, bij
defensie stationering of uitzending. Voor een
dakloze ligt het in de levensomstandigheden.
De weg ernaartoe kan voor ieder verschillend
zijn, maar op een of andere manier delen de
aanwezigen om wie de viering wordt georgani-
seerd in dezelfde aanleiding, hetzelfde lot. Zij
zijn lotgenoten.

Vaak wordt de intentie van een viering in
beeld gebracht door het figuur van een kring.
De mensen vormen een kring rondom een
tafel of een kaars, of overdrachtelijk rondom
een thema. Dat er sprake is van een tweede
brandpunt, maakt dat de kring niet zomaar een
mooie cirkel is, maar naar de vorm van een el-
lips neigt. In specifieke contexten speelt de spe-
cificiteit van de situatie ook inhoudelijk een rol.

Tegelijk is er een derde aspect. Want waar
gevierd wordt, vormt zich een gemeenschap. Er
kan een ‘bondgenootschap’ ontstaan dat niet
alleen afleidbaar is uit het ‘deelgenootschap’ en
het ‘lotgenootschap’. Over de condities waarin
die gemeenschap (het bondgenootschap) zich
vormt en de benodigde competenties van de
geestelijk verzorger of andere voorganger gaat
deze afsluitende reflectie. Kan zich een kring
vormen? Of zijn andere beelden nodig?

Geen vanzelfsprekendheid

Dat een bondgenootschap zich vormt, is geen
vanzelfsprekendheid. Mensen komen naar de
vieringen uit allerlei verschillende motieven.
Voor sommigen ligt de reden in het reeds aan-
wezige geloof. Voor een ander kan een ziekte of
crisis een actuele aanleiding zijn om een plaats
van bezinning opnieuw of voor het eerst te
zoeken. Voor weer anderen spelen motieven van

gewoonte, het zoeken van afleiding of het in
contact met anderen willen komen een rol. De
gratis koffie na afloop of het ontvluchten van de
leegte van de zondag kan in een psychiatrische
inrichting van invloed zijn. In een gevange-

nis is het mede een kans om op zondag uit je

cel te komen; op uitzending een moment om
even in een andere wereld te zijn. De verschil-
lende motieven betekenen dat de aanwezigen
verschillende belangen hebben bij wat in de
viering gebeurt. Er kan ook concurrentie ont-
staan tussen verschillende levensbeschouwelijke
tradities en verwachtingen. De pluraliteit brengt
diverse mensen bij elkaar, maar kan eerder naar
verstrooiing dan naar gemeenschapsvorming
tenderen.

Niet alleen de verschillende motieven en be-
langen vormen een mogelijke hindernis. Ook
kan de aard van het lotgenootschap zelf drem-
pels opwerpen. In situaties van ernstige ziekte
of langdurige revalidatie, van de stress van
uitzending of druk van vragen van schuld en
onschuld, kan de last van de eigen aandoening
of van de situatie het deelnemen aan een ge-
meenschap in wederkerigheid in de weg staan.
In vele gevallen is het communicatief vermogen
aangetast of beperkt. Waar men elkaar 24 uur
per dag, zeven dagen per week kan tegenkomen,
is open communicatie een risico dat men liever
niet neemt. De vaak ongeschreven codes van
omgang met elkaar, op straat of in een woon-
kamer in een ouderenvoorziening of in een
bataljon op uitzending, passen vaak niet in het
streven naar uitwisseling en wederkerigheid
rondom levensbeschouwelijke thema’s in en
rondom een viering.

Daar waar de vieringen interactieve elemen-

ten bevatten kunnen de verschillende belangen
en verschillende codes verstorend werken. Die
verschillende belangen en vermogens kunnen
elkaar ook versterken in het opwerpen van
drempels voor gemeenschapsvorming. Som-
mige deelnemers komen naar de viering puur
voor de eigen beleving of voor contact met de
geestelijk verzorger. Zij hebben weinig interesse
in of zijn beperkt in staat tot interactie met
andere aanwezigen, laat staan wederkerigheid.
In de interactieve momenten tijdens de viering
lopen vaak alle communicatielijnen via de
voorganger. Bij het koffiedrinken is de interactie
tussen de leden van de doelgroep beperkt. Dat
kan verschillende redenen hebben. Mensen zijn
door langdurige contacten met elkaar soms uit-
gepraat. Of men zoekt een luisterend oor maar
geeft niet thuis bij het verhaal van de ander.

‘Kring’ van vrijwilligers

In vele settingen vormt zich rondom de pri-
maire doelgroep een tweede ‘kring’ van vrijwil-
ligers. Ook de vrijwilligers hebben verschillende
motieven om aanwezig te zijn. Voor de een gaat
het om een acte van dienstbaarheid, in het ene
geval belangeloos, in het andere geval vanuit
een zoeken naar erkenning. De een heeft een
natuurlijke affiniteit met de doelgroep, een an-
der probeert het verdriet om de gestorven broer
met een verstandelijke beperking te verwerken.
Weer een ander is vastgelopen in de plaatselijke
kerkgemeenschap en heeft een alternatief in de
diensten in de instelling gevonden. De direct-
heid die men elders mist, vindt men in de in-
stellingsviering, evenals een theologie die dicht
bij het leven staat. Soms heeft de emotionele
laag die de bewoners of patiénten aan de dag

HANDELINGEN 2014 | 1

leggen een plaatsvervangende rol. De vrijwil-
ligers waarderen die emoties zeer, maar uiten
zichzelf niet op soortgelijke wijze.

De betrokkenheid van de vrijwilligers is goud
waard. Niet alleen zou de dienst organisatorisch
niet lopen zonder hun inzet, hun aanwezig-
heid is voor sommige bewoners en patiénten
een extra motief om in de viering te komen. De
vrijwilligers verlevendigen vaak de interactie,
tijdens maar zeker ook rondom de viering. De
betrokkenheid van de vrijwilligers wordt echter
een gevaar waar de belangen van de vrijwilligers
zelf een te grote rol spelen of waar spanningen
onder vrijwilligers de gemeenschapsvorming
belasten.

In deze situatie met substantiéle hindernis-
sen is de beweging van deelgenootschap en
lotgenootschap naar bondgenootschap niet
vanzelfsprekend. Daar moet zorg voor gedragen
worden. Die zorg steunt op bepaalde condities
en competenties, maar hangt ook samen met

een basaal gegeven over zingeving.

Zingeving en gemeenschapsviering
In huidige benaderingen van zingeving binnen
geestelijke verzorging ligt een paradox besloten.
Aan de ene kant wordt het individuele karakter
van zingeving en geloven benadrukt. Mensen
worden op de maat van hun eigen levensover-
tuiging en levensbeschouwelijke visie bediend.
De ontwikkeling van praktijken van geestelijke
verzorging spiegelen daarmee maatschappelijke
en culturele ontwikkelingen: individualisering,
relativering van levensbeschouwelijke tradities
en instituties, secularisering.

Aan de andere kant geven onderzoek naar

zingeving en definities van spiritualiteit telkens [>



weer aan hoe centraal relaties en verbinding
zijn voor mensen. De paradox is dat zingeving
wordt geindividualiseerd, maar dat relaties in
die zingeving centraal staan. Dat mensen toene-
mend via bricolage hun levensbeschouwing op
eigen wijze vormgeven is evident. Tegelijk bevat
de term ‘individualisering’ ook een misleidend
element. Het betekent namelijk dat wij weinig
zicht hebben op hoe levensbeschouwelijke
socialisatie nu nog feitelijk verloopt. Voor hun
zingeving en levensbeschouwing blijven men-
sen afhankelijk van hun sociale kring en van het
culturele aanbod om hen heen. De ene toont
zelfredzaamheid en vindt daarin een weg. Een
ander levert zich uit aan een spirituele mode of
aan de code in zijn of haar sociale kring.

Een wijsheid van spirituele tradities is dat
vragen op het gebied van geloof, zingeving en
levensbeschouwing niet met een antwoord ge-
holpen zijn, maar met het (samen)gaan van een
weg of met de inbedding in een gemeenschap
die dezelfde vragen deelt. Anders gezegd: een
wezenlijk element van zingeving en levensbe-
schouwing is bondgenootschap. De vraag is
dan hoe mensen daartoe uitgenodigd kunnen
worden en hoe gemeenschap gevormd kan
worden. De praktijkreflecties geven ons zicht op
verschillende mogelijkheden.

Condities van bondgenootschap

Onder welke (praktisch-theologische) condities
ontstaat bondgenootschap in de beschreven
praktijken? De condities zijn niet van een ge-
heel andere soort dan bij vieringen in meer
traditionele of gevestigde situaties. Tegelijk
vraagt iedere conditie om specificiteit die zich
verhoudt tot de context (instelling, uitzending),

tot de bijzondere situatie van de deelnemers
(lotgenootschap) en tot de verscheidenheid aan
motieven en communicatieve (on)mogelijkhe-

den. Wij lopen een aantal aspecten langs.

Scheppen van heilige ruimte

Vieringen in instellingen of in bijzondere set-
tings vinden vaak plaats in functionele ruimtes
die voor alledaagse doeleinden gebruikt wor-
den. Vaak met minimale middelen worden die
seculiere ruimtes ‘omgebouwd’ tot heilige ruim-
tes, terwijl het functionele karakter zichtbaar
blijft. Dat vraagt om symbolen die de aandacht
trekken en de aandacht bevorderen. Met grote
zorgvuldigheid en beperkte middelen wordt
een ‘aparte’ ruimte geschapen (De Kooter).
Quartier laat in zijn artikel zien hoezeer juist de
aparte ruimte zichtbaar verwijst naar het eigene
van de liturgie, namelijk dat het in de dominan-
te structuur van het alledaagse waaraan mensen

overgeleverd zijn een ‘anti-structuur’ vormt.

Rituele verbeelding

Met symbolen en beeldtaal worden verbindin-
gen gelegd met de context. Het beeld van de
woestijn in relatie tot de innerlijke ervaringen
van sommige psychiatrische patiénten of de
uiterlijke omgeving tijdens een militaire uit-
zending kunnen verkend worden. Bij vieringen
met mensen die dementeren of mensen met een
verstandelijke beperking komt het op zintuig-
lijkheid aan. Tegelijk moet de bijzondere situ-
atie niet allesoverheersend zijn, want daardoor
zouden mensen tot hun aandoening of beper-
kende rol gereduceerd worden. Anders gezegd:
zowel het deelgenootschap (het deel hebben aan
het levensbeschouwelijke en aan de mensenge-

meenschap in volle zin) als het lotgenootschap
(de specificiteit van de doelgroep) moeten een
plaats krijgen en met elkaar verbonden worden.
Als het gaat om rituele verbeelding, zien we
vaak een terugkeren tot de kern van existenti-
ele symbolen die op participatieve wijze vorm
krijgen, zoals het aansteken van een kaarsje bij
gebedsintenties. Juist ook bij uitvaarten blijkt
rituele verbeelding van de waarde van de over-
ledene verbinding te scheppen tussen de indivi-
duele én de gemeenschappelijke gedachtenis.

Performatieve bezinning

De voorbeelden uit de praktijk laten zien dat
voorgangers evocatieve en esthetische vormen
weten te vinden en aanwenden om vieringen
gestalten te geven en om mensen aan te spre-
ken dan wel erbij te betrekken. In de tijdelijk
samenstelde groep van de bezoekers kan ge-
meenschap niet verondersteld worden, maar zal
performatief bevorderd moeten worden. Wil
de combinatie van deelgenootschap en lotge-
nootschap tot een basis voor bondgenootschap

worden, dan moet er met mensen iets gebeuren.

Dat vraagt ook om expressiviteit. In het inter-
view laat Brandsma zien hoezeer het proces van
het zelf vormen van een zangkoor door gede-
tineerden leidt tot een bijzondere manier van
gemeenschapsvorming. De voorganger staat
daarbij garant voor de randvoorwaarden en de
viering draagt bij aan de expressie van gemeen-
schap.

Oecumenische gastvrijheid
Al vele decennia zijn vieringen in instellingen
of in den vreemde oecumenische oefenplaatsen,

waarbij men vooral aan het samenkomen van

HANDELINGEN 2014 | 1

verschillende protestantse en katholieke confes-
sies moet denken. Liturgische vormgeving en
taal bieden onderdak aan verschillende tradi-
ties en vormen. Langzamerhand vinden meer
grensoverschrijdingen plaats: moslims die een
christelijke viering bezoeken en christenen en
humanisten die een boeddhistische meditatie
bijwonen. Dat vraagt om taal die inhoudelijk
blijft maar tegelijk inclusief is. Het vraagt om
beelden en rituelen die toegankelijk en tegelijk
evocatief zijn. Juist de grensoverschrijdende
momenten waar intra- en extramuraal samen-
komen, blijken aan beide zijden van de muren
bijzondere betekenis te krijgen. Bewoners van
een instelling voelen zich opgenomen in een
groter geheel (Dekkers: plaatselijke kerk, Taco
Bos: klooster) als vorm van maatschappelijke
integratie, terwijl de instellingsvoorganger in
de plaatselijke kerk de ‘andere wereld’ repre-
senteert waaraan men gewoonlijk voorbijgaat.
Deze grensoverschrijdende vormen van vieren

scheppen bondgenootschappen.

Ruimte voor vrijblijvendheid

De vieringen in bijzondere settingen zijn situ-
ationeel. De samenstelling van de ‘gemeente’

is temporeel begrensd. Ook al blijven mensen
soms levenslang in de zorg, het is niet meer
vanzelfsprekend dat zij op dezelfde plek en met
dezelfde voorzieningen zullen blijven wonen.
De veranderingen van samenstelling betekent
een voortdurende ongelijktijdigheid in de mate
van gewenning onder de bezoekers, van ver-
trouwen, van zich thuis voelen (Taco Bos). Om-
dat mensen vaak niet vrijwillig in een instelling

verblijven, dragen zij soms hun verzet of am-

bivalentie tegenover de nieuwe situatie over op [>

63



de vieringen of de voorganger zelf. ‘Hoe kun je
beweren dat ...” Voor anderen is de viering juist
de oase waar zij tot leven komen. Omdat het
omgaan met grenzen in kwetsbare situaties een
probleem kan zijn, wisselen sommigen af tussen
een grote mate van emotionele aanwezigheid

en kritische afstandelijkheid. Ook de eerder ge-
noemde factoren van sociale codes en van (te)
dicht op elkaars huid leven in een zorggemeen-
schap, kunnen de ambivalentie versterken. Waar
in een kerkelijke gemeente de betrokkenheid als
bouwsteen van gemeenschap wordt gezien, is
vaak in bijzondere settings de mogelijkheid van
vrijblijvendheid van even groot belang voor de
gemeenschapsvorming, een ‘floating commu-

nity’ (Taco Bos).

Varianten van ontmoeten en vieren

In de veelkleurige praktijkverhalen zien we dat
de vieringen en bezinningsmomenten niet op
zichzelf staan, maar in allerlei variaties ingebed
worden in de momentane leefgemeenschap-
pen. Taco Bos schrijft over varianten van stil-
teavonden en vieringen. Dekkers beschrijft de
speciale vieringen voor doelgroepen binnen

de instelling. Tanja beschrijft vieringen én bij-
belstudiekringen, en Brandsma is opgehouden
met vieringen in het Exodushuis maar leidt wel
zingevingsavonden. Steeds wordt gezocht naar
de passende vorm bij de soort gemeenschap
afgestemd op de mogelijke deelnemers. Vieren
is één van de vormen.

Herwaardering van de marge

Zorg is geen populair maatschappelijk gegeven.
Niet alleen wordt werken in de zorg in vele op-
zichten ondergewaardeerd, zij die athankelijk

64

zijn van zorg voelen zich vaak in de marge van
de samenleving staan: te weinig gezien in hun
zorgnood, te weinig in staat om deel te nemen
aan sociale omgang. Voor velen is stigmati-
sering ook een last. Ook militairen kunnen
terechtkomen in een geisoleerde positie ten
opzichte van een maatschappij die hun erva-
ringen en motieven niet begrijpt. De margi-
nalisering heeft vaak invloed op gevoelens van
zelfwaardering. Vieringen zijn vaak een vorm
van ‘empowerment’. Empowerment vraagt om
erkenning van de waarde van hun specifieke
ervaringen, ook al zijn die ervaringen vaak on-
gewenst. Het vraagt om taal en beelden die een
performatief effect op gevoelens van waardig-
heid kunnen hebben. Het vraagt ook om de ‘re-
lokalisering’ van hun onbegrepen ervaringen
en marginale positie in relatie tot de centrale

vragen van mens-zijn en maatschappijvorming.

De meest voor de hand liggende vraag is wat
kwetsbaarheid voor mensen betekent. Maar
ook waarom mensen niet alleen voor dementie
bang zijn, maar ook voor mensen die demen-
teren? Waarom willen anderen niet horen wat
ik als verslaafde of als gedetineerde asielzoeker
meemaak? Daarmee wordt bevorderd, op zijn
minst symbolisch, dat mensen in de marge
weer deel uitmaken van de mensgemeenschap
en iets bij te dragen hebben aan maatschappe-
lijke vragen.

Existentiéle betrokkenheid

Als het gaat om de inbreng van bijbelverhalen
of andere teksten, zien we dat de enscenering
ervan een belangrijke rol speelt. Gezamenlijk
gaan de voorganger en aanwezigen ‘de boot in’
en beleven de storm op het meer. Niet de ver-

halen op zich spreken een taal, maar pas wan-
neer ze zich realiseren in de werkelijkheid van
de gemeenschap worden ze toegeéigend door
de deelnemers. Existentiéle thema’s, herken-
ning en identificatie gaan voor systematisch-
theologische overwegingen. Zowel Brandsma
als Tanja spreken over de bevestiging die men-
sen zoeken in het geloof, in de teksten en bij de
voorganger. Het veelal autobiografisch lezen
van teksten door deelnemers aan de bijeen-
komsten vormt een specifieke hermeneutische
uitdaging voor de voorganger om de deelne-
mers te begeleiden in hun betekenisgeving.

In het algemeen kan men zeggen dat de spe-
cificiteit van de situatie allerlei polaire of dia-
lectische verhouding op scherp zet: afstand en
nabijheid, traditie en context, verbale en non-
verbale vormen, bijzonderheid en algemeen-
heid. Dat maakt dat de condities niets nieuws
onder de zon bevatten en tegelijk iedere keer
anders en nieuw verstaan moeten worden. Wat
vraagt dat van de voorganger?

Competenties van voorgangers

Als het gaat om een theologische of zinge-
vingscompetentie, zien we dat de voorgangers
heel duidelijk een visie hebben op het belang
van zingeving, liturgie en gemeenschap en op
hun eigen rol hierin. Dat wordt ook van hen
gevraagd in de toenemende druk op functiona-
lisering en resultaatgerichtheid binnen de zorg.
De liturgische visie van Quartier laat zien hoe-
zeer voor de voorgangers zelf geldt dat zij ook
in hun persoonlijke spiritualiteit ontvankelijk
blijven voor de ‘anti-structuur’ van gebed en
liturgie.

HANDELINGEN 2014 | 1

Voor het voorgaan in de vieringen zijn uiter-
aard hermeneutische, rituele en verbeeldende
competenties gevraagd. De concrete uitdagingen
hierbij liggen op het gebied van specificiteit.
Iedere setting roept een ander levensgevoel

en andere levensvragen op. De voorganger
benoemt deze in taal en ritueel en plaatst die
specificiteit in een breder levensbeschouwelijke
kader. Dat biedt erkenning van de particuliere
ervaringen en voegt ze tegelijk in in het alge-
meen menselijke.

Iets soortgelijks geldt voor communicatieve
competenties. De voorganger zal allereerst een
bepaalde veiligheid kunnen scheppen. Dat kan
soms door ‘onveiligheid” heen, zoals Brandsma
laat zien. Niemand wordt uitgelachen. Niemand
moet meedoen. Alleen in een veilige atmosfeer
komt het uitnodigend karakter tot bloei. Iedere
setting heeft daarbij een eigen taalspel en com-
municatieve codes. Ruzies en spanningen zijn
evident aanwezig. Soms moet de voorganger
bekwaam zijn in het aanleggen van omwegen
en noodleidingen. De meertaligheid, ook in
non-verbale communicatie is essentieel. De
wens om gemeenschap te vormen vraagt van
de voorganger dat hij of zij performatief en
expressief deze boodschap overbrengt, ofwel
belichaamt.

De oecumenische openheid vereist een
‘inclusiviteits’-competentie in het vinden en
aanwenden van symbolen, beelden en taal. Om
betekenis te hebben moet een symbool gewor-
teld zijn in een traditie. Tegelijk moet het sym-
bool zo ontsloten worden dat het toegankelijk
is voor een zo breed mogelijk publiek. Door de

specifieke ervaringen van de aanwezigen aan

een traditioneel of algemeen menselijk symbool [>

65



te relateren, biedt de voorganger erkenning van
die ervaringen en verbindt deze met die van
andere mensen.

Alles wijst erop dat de vieringen qua voorbe-
reiding om zorgvuldigheid vragen om tot een
kern te komen maar qua uitvoering tevens een
groot improvisatievermogen vereisen. Dat geldt
evenzeer bij het aankleden van een ruimte als
bij de interactie in de viering. Het geldt ook met
het oog op de omgang met mensen voor en na
de viering, met hun onderscheiden motieven,
belangen, vermogens en verwachtingen. Indivi-
dualiteit van de betrokkenen staat veelal onder
hoogspanning en valt niet zomaar in te voegen
in een gemeenschappelijkheid. Dat vereist van
de voorganger een dialectisch vermogen om
met de verhoogde waar men zich bevindt, ten
tweede om met de snelle wisselingen tussen
polen te kunnen meebewegen spanning tus-
sen de polariteiten om te gaan, ten eerste om te
kunnen onderscheiden.

Pelgrimsstoet

De dynamiek van polariteiten, de tijdelijkheid
en vrijblijvendheid verzetten zich tegen vaste
vormen. De vorm van de gemeenschap is on-
zeker, de samenstelling ook. De bestendiging
is daardoor een probleem, maar dat is ook
niet het eerste doel. Het doel is het vormen
van bondgenootschap vanuit het gegeven van
deelgenootschap en lotgenootschap. De prak-
tijkvoorbeelden tonen creatieve en gelukte
mogelijkheden ertoe. Deze reflectie wijst op de
nodige condities en competenties. Iedere keer
haken nieuwe mensen aan en haken andere
mensen af, om allerlei persoonlijke en situati-

onele redenen. Het beeld van de kring voldoet

66

niet, maar dat van een ellips evenmin. Het beeld
van een pelgrimsstoet, zoals ook bij Quartier
aanwezig, biedt misschien mogelijkheden: men-
sen in verschillende samenstellingen onderweg,
deelgenoot in de reis en de verwachtingen die
de reis oproept, lotgenoten in de ontberingen
en omstandigheden, bondgenoten in het met
elkaar een eindje meelopen. <]

Noot
!'In: Koehoorn, J. (red.) (1991). Wie geen doel heeft kan niet
verdwalen. Deventer: Brinkgreven, 141.

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en directeur
Onderwijs van de Protestantse Theologische Universiteit te
Amsterdam/Groningen.
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar Geestelij-
ke verzorging aan de Protestantse Theologische Universiteit
locatie Groningen
mwalton@pthu.nl



