
5 9slotreflectie

s l o t r e f l e c t i e   |   C i s k a  S t a r k  &  M a r t i n  W a l t o n

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Waarom de kring niet 
rond wordt
Gemeenschapsvorming in vieringen in 
bijzondere settingen

Langs de rand,
buiten de kring,
weet ik mij
geborgen.

Onzichtbaar
ben ik,
onbesproken.
Zwijgzaam,
stil en 
onbewogen.

Anders wil ik
zijn en mogen,
kijk maar naar
mijn ogen.

Marijke Vlugt 1

Deelgenoten-lotgenoten-bondgenoten
Vieringen in bijzondere settingen hebben twee 

brandpunten. Het eerste betreft het delen van 

een levensbeschouwelijke interesse. Dat kan de 

vorm nemen van gedeeld geloof en godsdien-

stigheid. Het kan ook de vorm nemen van een 

algemener betrokkenheid bij bezinning op le-

vensvragen. Mensen komen ook naar vieringen 

omdat de sfeer anders is, of omdat daar dingen 

van het leven op een andere manier ter sprake 

komen. Wie geen toegang heeft tot een religi-

euze bijeenkomst van eigen kleur, sluit zich aan 

bij wat voorhanden is. Mensen komen om iets 

te delen en om in iets te delen. Wij noemen dat 

deelgenootschap.

Een tweede brandpunt is de aanleiding waar-

om mensen zich op dat moment op die plek 

bevinden. In een ziekenhuis of instelling voor 

ouderenzorg is dat een gevolg van opname. In 
l



slotreflectie6 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 6 1

de gevangenis is veroordeling de aanleiding, bij 

defensie stationering of uitzending. Voor een 

dakloze ligt het in de levensomstandigheden. 

De weg ernaartoe kan voor ieder verschillend 

zijn, maar op een of andere manier delen de 

aanwezigen om wie de viering wordt georgani-

seerd in dezelfde aanleiding, hetzelfde lot. Zij 

zijn lotgenoten.

Vaak wordt de intentie van een viering in 

beeld gebracht door het figuur van een kring. 

De mensen vormen een kring rondom een 

tafel of een kaars, of overdrachtelijk rondom 

een thema. Dat er sprake is van een tweede 

brandpunt, maakt dat de kring niet zomaar een 

mooie cirkel is, maar naar de vorm van een el-

lips neigt. In specifieke contexten speelt de spe-

cificiteit van de situatie ook inhoudelijk een rol.

Tegelijk is er een derde aspect. Want waar 

gevierd wordt, vormt zich een gemeenschap. Er 

kan een ‘bondgenootschap’ ontstaan dat niet 

alleen afleidbaar is uit het ‘deelgenootschap’ en 

het ‘lotgenootschap’. Over de condities waarin 

die gemeenschap (het bondgenootschap) zich 

vormt en de benodigde competenties van de 

geestelijk verzorger of andere voorganger gaat 

deze afsluitende reflectie. Kan zich een kring 

vormen? Of zijn andere beelden nodig?

Geen vanzelfsprekendheid
Dat een bondgenootschap zich vormt, is geen 

vanzelfsprekendheid. Mensen komen naar de 

vieringen uit allerlei verschillende motieven. 

Voor sommigen ligt de reden in het reeds aan-

wezige geloof. Voor een ander kan een ziekte of 

crisis een actuele aanleiding zijn om een plaats 

van bezinning opnieuw of voor het eerst te 

zoeken. Voor weer anderen spelen motieven van 

gewoonte, het zoeken van afleiding of het in 

contact met anderen willen komen een rol. De 

gratis koffie na afloop of het ontvluchten van de 

leegte van de zondag kan in een psychiatrische 

inrichting van invloed zijn. In een gevange-

nis is het mede een kans om op zondag uit je 

cel te komen; op uitzending een moment om 

even in een andere wereld te zijn. De verschil-

lende motieven betekenen dat de aanwezigen 

verschillende belangen hebben bij wat in de 

viering gebeurt. Er kan ook concurrentie ont-

staan tussen verschillende levensbeschouwelijke 

tradities en verwachtingen. De pluraliteit brengt 

diverse mensen bij elkaar, maar kan eerder naar 

verstrooiing dan naar gemeenschapsvorming 

tenderen. 

Niet alleen de verschillende motieven en be-

langen vormen een mogelijke hindernis. Ook 

kan de aard van het lotgenootschap zelf drem-

pels opwerpen. In situaties van ernstige ziekte 

of langdurige revalidatie, van de stress van 

uitzending of druk van vragen van schuld en 

onschuld, kan de last van de eigen aandoening 

of van de situatie het deelnemen aan een ge-

meenschap in wederkerigheid in de weg staan. 

In vele gevallen is het communicatief vermogen 

aangetast of beperkt. Waar men elkaar 24 uur 

per dag, zeven dagen per week kan tegenkomen, 

is open communicatie een risico dat men liever 

niet neemt. De vaak ongeschreven codes van 

omgang met elkaar, op straat of in een woon-

kamer in een ouderenvoorziening of in een 

bataljon op uitzending, passen vaak niet in het 

streven naar uitwisseling en wederkerigheid 

rondom levensbeschouwelijke thema’s in en 

rondom een viering. 

Daar waar de vieringen interactieve elemen-
l

ten bevatten kunnen de verschillende belangen 

en verschillende codes verstorend werken. Die 

verschillende belangen en vermogens kunnen 

elkaar ook versterken in het opwerpen van 

drempels voor gemeenschapsvorming. Som-

mige deelnemers komen naar de viering puur 

voor de eigen beleving of voor contact met de 

geestelijk verzorger. Zij hebben weinig interesse 

in of zijn beperkt in staat tot interactie met 

andere aanwezigen, laat staan wederkerigheid. 

In de interactieve momenten tijdens de viering 

lopen vaak alle communicatielijnen via de 

voorganger. Bij het koffiedrinken is de interactie 

tussen de leden van de doelgroep beperkt. Dat 

kan verschillende redenen hebben. Mensen zijn 

door langdurige contacten met elkaar soms uit-

gepraat. Of men zoekt een luisterend oor maar 

geeft niet thuis bij het verhaal van de ander.

‘Kring’ van vrijwilligers
In vele settingen vormt zich rondom de pri-

maire doelgroep een tweede ‘kring’ van vrijwil-

ligers. Ook de vrijwilligers hebben verschillende 

motieven om aanwezig te zijn. Voor de een gaat 

het om een acte van dienstbaarheid, in het ene 

geval belangeloos, in het andere geval vanuit 

een zoeken naar erkenning. De een heeft een 

natuurlijke affiniteit met de doelgroep, een an-

der probeert het verdriet om de gestorven broer 

met een verstandelijke beperking te verwerken. 

Weer een ander is vastgelopen in de plaatselijke 

kerkgemeenschap en heeft een alternatief in de 

diensten in de instelling gevonden. De direct-

heid die men elders mist, vindt men in de in-

stellingsviering, evenals een theologie die dicht 

bij het leven staat. Soms heeft de emotionele 

laag die de bewoners of patiënten aan de dag 

leggen een plaatsvervangende rol. De vrijwil-

ligers waarderen die emoties zeer, maar uiten 

zichzelf niet op soortgelijke wijze. 

De betrokkenheid van de vrijwilligers is goud 

waard. Niet alleen zou de dienst organisatorisch 

niet lopen zonder hun inzet, hun aanwezig-

heid is voor sommige bewoners en patiënten 

een extra motief om in de viering te komen. De 

vrijwilligers verlevendigen vaak de interactie, 

tijdens maar zeker ook rondom de viering. De 

betrokkenheid van de vrijwilligers wordt echter 

een gevaar waar de belangen van de vrijwilligers 

zelf een te grote rol spelen of waar spanningen 

onder vrijwilligers de gemeenschapsvorming 

belasten.

In deze situatie met substantiële hindernis-

sen is de beweging van deelgenootschap en 

lotgenootschap naar bondgenootschap niet 

vanzelfsprekend. Daar moet zorg voor gedragen 

worden. Die zorg steunt op bepaalde condities 

en competenties, maar hangt ook samen met 

een basaal gegeven over zingeving.

Zingeving en gemeenschapsviering
In huidige benaderingen van zingeving binnen 

geestelijke verzorging ligt een paradox besloten. 

Aan de ene kant wordt het individuele karakter 

van zingeving en geloven benadrukt. Mensen 

worden op de maat van hun eigen levensover-

tuiging en levensbeschouwelijke visie bediend. 

De ontwikkeling van praktijken van geestelijke 

verzorging spiegelen daarmee maatschappelijke 

en culturele ontwikkelingen: individualisering, 

relativering van levensbeschouwelijke tradities 

en instituties, secularisering.

Aan de andere kant geven onderzoek naar 

zingeving en definities van spiritualiteit telkens 



slotreflectie

weer aan hoe centraal relaties en verbinding 

zijn voor mensen. De paradox is dat zingeving 

wordt geïndividualiseerd, maar dat relaties in 

die zingeving centraal staan. Dat mensen toene-

mend via bricolage hun levensbeschouwing op 

eigen wijze vormgeven is evident. Tegelijk bevat 

de term ‘individualisering’ ook een misleidend 

element. Het betekent namelijk dat wij weinig 

zicht hebben op hoe levensbeschouwelijke 

socialisatie nu nog feitelijk verloopt. Voor hun 

zingeving en levensbeschouwing blijven men-

sen afhankelijk van hun sociale kring en van het 

culturele aanbod om hen heen. De ene toont 

zelfredzaamheid en vindt daarin een weg. Een 

ander levert zich uit aan een spirituele mode of 

aan de code in zijn of haar sociale kring.

Een wijsheid van spirituele tradities is dat 

vragen op het gebied van geloof, zingeving en 

levensbeschouwing niet met een antwoord ge-

holpen zijn, maar met het (samen)gaan van een 

weg of met de inbedding in een gemeenschap 

die dezelfde vragen deelt. Anders gezegd: een 

wezenlijk element van zingeving en levensbe-

schouwing is bondgenootschap. De vraag is 

dan hoe mensen daartoe uitgenodigd kunnen 

worden en hoe gemeenschap gevormd kan 

worden. De praktijkreflecties geven ons zicht op 

verschillende mogelijkheden.

Condities van bondgenootschap
Onder welke (praktisch-theologische) condities 

ontstaat bondgenootschap in de beschreven 

praktijken? De condities zijn niet van een ge-

heel andere soort dan bij vieringen in meer 

traditionele of gevestigde situaties. Tegelijk 

vraagt iedere conditie om specificiteit die zich 

verhoudt tot de context (instelling, uitzending), 

tot de bijzondere situatie van de deelnemers 

(lotgenootschap) en tot de verscheidenheid aan 

motieven en communicatieve (on)mogelijkhe-

den. Wij lopen een aantal aspecten langs.

Scheppen van heilige ruimte
Vieringen in instellingen of in bijzondere set-

tings vinden vaak plaats in functionele ruimtes 

die voor alledaagse doeleinden gebruikt wor-

den. Vaak met minimale middelen worden die 

seculiere ruimtes ‘omgebouwd’ tot heilige ruim-

tes, terwijl het functionele karakter zichtbaar 

blijft. Dat vraagt om symbolen die de aandacht 

trekken en de aandacht bevorderen. Met grote 

zorgvuldigheid en beperkte middelen wordt 

een ‘aparte’ ruimte geschapen (De Kooter). 

Quartier laat in zijn artikel zien hoezeer juist de 

aparte ruimte zichtbaar verwijst naar het eigene 

van de liturgie, namelijk dat het in de dominan-

te structuur van het alledaagse waaraan mensen 

overgeleverd zijn een ‘anti-structuur’ vormt.

Rituele verbeelding
Met symbolen en beeldtaal worden verbindin-

gen gelegd met de context. Het beeld van de 

woestijn in relatie tot de innerlijke ervaringen 

van sommige psychiatrische patiënten of de 

uiterlijke omgeving tijdens een militaire uit-

zending kunnen verkend worden. Bij vieringen 

met mensen die dementeren of mensen met een 

verstandelijke beperking komt het op zintuig-

lijkheid aan. Tegelijk moet de bijzondere situ-

atie niet allesoverheersend zijn, want daardoor 

zouden mensen tot hun aandoening of beper-

kende rol gereduceerd worden. Anders gezegd: 

zowel het deelgenootschap (het deel hebben aan 

het levensbeschouwelijke en aan de mensenge-

6 2 6 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

l

meenschap in volle zin) als het lotgenootschap 

(de specificiteit van de doelgroep) moeten een 

plaats krijgen en met elkaar verbonden worden. 

Als het gaat om rituele verbeelding, zien we 

vaak een terugkeren tot de kern van existenti-

ële symbolen die op participatieve wijze vorm 

krijgen, zoals het aansteken van een kaarsje bij 

gebedsintenties. Juist ook bij uitvaarten blijkt 

rituele verbeelding van de waarde van de over-

ledene verbinding te scheppen tussen de indivi-

duele én de gemeenschappelijke gedachtenis.

Performatieve bezinning
De voorbeelden uit de praktijk laten zien dat 

voorgangers evocatieve en esthetische vormen 

weten te vinden en aanwenden om vieringen 

gestalten te geven en om mensen aan te spre-

ken dan wel erbij te betrekken. In de tijdelijk 

samenstelde groep van de bezoekers kan ge-

meenschap niet verondersteld worden, maar zal 

performatief bevorderd moeten worden. Wil 

de combinatie van deelgenootschap en lotge-

nootschap tot een basis voor bondgenootschap 

worden, dan moet er met mensen iets gebeuren. 

Dat vraagt ook om expressiviteit. In het inter-

view laat Brandsma zien hoezeer het proces van 

het zelf vormen van een zangkoor door gede-

tineerden leidt tot een bijzondere manier van 

gemeenschapsvorming. De voorganger staat 

daarbij garant voor de randvoorwaarden en de 

viering draagt bij aan de expressie van gemeen-

schap.

Oecumenische gastvrijheid
Al vele decennia zijn vieringen in instellingen 

of in den vreemde oecumenische oefenplaatsen, 

waarbij men vooral aan het samenkomen van 

verschillende protestantse en katholieke confes-

sies moet denken. Liturgische vormgeving en 

taal bieden onderdak aan verschillende tradi-

ties en vormen. Langzamerhand vinden meer 

grensoverschrijdingen plaats: moslims die een 

christelijke viering bezoeken en christenen en 

humanisten die een boeddhistische meditatie 

bijwonen. Dat vraagt om taal die inhoudelijk 

blijft maar tegelijk inclusief is. Het vraagt om 

beelden en rituelen die toegankelijk en tegelijk 

evocatief zijn. Juist de grensoverschrijdende 

momenten waar intra- en extramuraal samen-

komen, blijken aan beide zijden van de muren 

bijzondere betekenis te krijgen. Bewoners van 

een instelling voelen zich opgenomen in een 

groter geheel (Dekkers: plaatselijke kerk, Taco 

Bos: klooster) als vorm van maatschappelijke 

integratie, terwijl de instellingsvoorganger in 

de plaatselijke kerk de ‘andere wereld’ repre-

senteert waaraan men gewoonlijk voorbijgaat. 

Deze grensoverschrijdende vormen van vieren 

scheppen bondgenootschappen. 

Ruimte voor vrijblijvendheid
De vieringen in bijzondere settingen zijn situ-

ationeel. De samenstelling van de ‘gemeente’ 

is temporeel begrensd. Ook al blijven mensen 

soms levenslang in de zorg, het is niet meer 

vanzelfsprekend dat zij op dezelfde plek en met 

dezelfde voorzieningen zullen blijven wonen. 

De veranderingen van samenstelling betekent 

een voortdurende ongelijktijdigheid in de mate 

van gewenning onder de bezoekers, van ver-

trouwen, van zich thuis voelen (Taco Bos). Om-

dat mensen vaak niet vrijwillig in een instelling 

verblijven, dragen zij soms hun verzet of am-

bivalentie tegenover de nieuwe situatie over op 



slotreflectie6 4 6 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

de vieringen of de voorganger zelf. ‘Hoe kun je 

beweren dat …’ Voor anderen is de viering juist 

de oase waar zij tot leven komen. Omdat het 

omgaan met grenzen in kwetsbare situaties een 

probleem kan zijn, wisselen sommigen af tussen 

een grote mate van emotionele aanwezigheid 

en kritische afstandelijkheid. Ook de eerder ge-

noemde factoren van sociale codes en van (te) 

dicht op elkaars huid leven in een zorggemeen-

schap, kunnen de ambivalentie versterken. Waar 

in een kerkelijke gemeente de betrokkenheid als 

bouwsteen van gemeenschap wordt gezien, is 

vaak in bijzondere settings de mogelijkheid van 

vrijblijvendheid van even groot belang voor de 

gemeenschapsvorming, een ‘floating commu-

nity’ (Taco Bos). 

Varianten van ontmoeten en vieren 
In de veelkleurige praktijkverhalen zien we dat 

de vieringen en bezinningsmomenten niet op 

zichzelf staan, maar in allerlei variaties ingebed 

worden in de momentane leefgemeenschap-

pen. Taco Bos schrijft over varianten van stil-

teavonden en vieringen. Dekkers beschrijft de 

speciale vieringen voor doelgroepen binnen 

de instelling. Tanja beschrijft vieringen én bij-

belstudiekringen, en Brandsma is opgehouden 

met vieringen in het Exodushuis maar leidt wel 

zingevingsavonden. Steeds wordt gezocht naar 

de passende vorm bij de soort gemeenschap 

afgestemd op de mogelijke deelnemers. Vieren 

is één van de vormen.

Herwaardering van de marge
Zorg is geen populair maatschappelijk gegeven. 

Niet alleen wordt werken in de zorg in vele op-

zichten ondergewaardeerd, zij die afhankelijk 

zijn van zorg voelen zich vaak in de marge van 

de samenleving staan: te weinig gezien in hun 

zorgnood, te weinig in staat om deel te nemen 

aan sociale omgang. Voor velen is stigmati-

sering ook een last. Ook militairen kunnen 

terechtkomen in een geïsoleerde positie ten 

opzichte van een maatschappij die hun erva-

ringen en motieven niet begrijpt. De margi-

nalisering heeft vaak invloed op gevoelens van 

zelfwaardering. Vieringen zijn vaak een vorm 

van ‘empowerment’. Empowerment vraagt om 

erkenning van de waarde van hun specifieke 

ervaringen, ook al zijn die ervaringen vaak on-

gewenst. Het vraagt om taal en beelden die een 

performatief effect op gevoelens van waardig-

heid kunnen hebben. Het vraagt ook om de ‘re-

lokalisering’ van hun onbegrepen ervaringen 

en marginale positie in relatie tot de centrale 

vragen van mens-zijn en maatschappijvorming. 

De meest voor de hand liggende vraag is wat 

kwetsbaarheid voor mensen betekent. Maar 

ook waarom mensen niet alleen voor dementie 

bang zijn, maar ook voor mensen die demen-

teren? Waarom willen anderen niet horen wat 

ik als verslaafde of als gedetineerde asielzoeker 

meemaak? Daarmee wordt bevorderd, op zijn 

minst symbolisch, dat mensen in de marge 

weer deel uitmaken van de mensgemeenschap 

en iets bij te dragen hebben aan maatschappe-

lijke vragen.

Existentiële betrokkenheid
Als het gaat om de inbreng van bijbelverhalen 

of andere teksten, zien we dat de enscenering 

ervan een belangrijke rol speelt. Gezamenlijk 

gaan de voorganger en aanwezigen ‘de boot in’ 

en beleven de storm op het meer. Niet de ver-

halen op zich spreken een taal, maar pas wan-

neer ze zich realiseren in de werkelijkheid van 

de gemeenschap worden ze toegeëigend door 

de deelnemers. Existentiële thema’s, herken-

ning en identificatie gaan voor systematisch-

theologische overwegingen. Zowel Brandsma 

als Tanja spreken over de bevestiging die men-

sen zoeken in het geloof, in de teksten en bij de 

voorganger. Het veelal autobiografisch lezen 

van teksten door deelnemers aan de bijeen-

komsten vormt een specifieke hermeneutische 

uitdaging voor de voorganger om de deelne-

mers te begeleiden in hun betekenisgeving.

In het algemeen kan men zeggen dat de spe-

cificiteit van de situatie allerlei polaire of dia-

lectische verhouding op scherp zet: afstand en 

nabijheid, traditie en context, verbale en non-

verbale vormen, bijzonderheid en algemeen-

heid. Dat maakt dat de condities niets nieuws 

onder de zon bevatten en tegelijk iedere keer 

anders en nieuw verstaan moeten worden. Wat 

vraagt dat van de voorganger?

Competenties van voorgangers
Als het gaat om een theologische of zinge-

vingscompetentie, zien we dat de voorgangers 

heel duidelijk een visie hebben op het belang 

van zingeving, liturgie en gemeenschap en op 

hun eigen rol hierin. Dat wordt ook van hen 

gevraagd in de toenemende druk op functiona-

lisering en resultaatgerichtheid binnen de zorg. 

De liturgische visie van Quartier laat zien hoe-

zeer voor de voorgangers zelf geldt dat zij ook 

in hun persoonlijke spiritualiteit ontvankelijk 

blijven voor de ‘anti-structuur’ van gebed en 

liturgie.

Voor het voorgaan in de vieringen zijn uiter-

aard hermeneutische, rituele en verbeeldende 

competenties gevraagd. De concrete uitdagingen 

hierbij liggen op het gebied van specificiteit. 

Iedere setting roept een ander levensgevoel 

en andere levensvragen op. De voorganger 

benoemt deze in taal en ritueel en plaatst  die 

specificiteit in een breder levensbeschouwelijke 

kader. Dat biedt erkenning van de particuliere 

ervaringen en voegt ze tegelijk in in het alge-

meen menselijke.

Iets soortgelijks geldt voor communicatieve 

competenties. De voorganger zal allereerst een 

bepaalde veiligheid kunnen scheppen. Dat kan 

soms door ‘onveiligheid’ heen, zoals Brandsma 

laat zien. Niemand wordt uitgelachen. Niemand 

moet meedoen. Alleen in een veilige atmosfeer 

komt het uitnodigend karakter tot bloei. Iedere 

setting heeft daarbij een eigen taalspel en com-

municatieve codes. Ruzies en spanningen zijn 

evident aanwezig. Soms moet de voorganger 

bekwaam zijn in het aanleggen van omwegen 

en noodleidingen. De meertaligheid, ook in 

non-verbale communicatie is essentieel. De 

wens om gemeenschap te vormen vraagt van 

de voorganger dat hij of zij performatief en 

expressief deze boodschap overbrengt, ofwel 

belichaamt.

De oecumenische openheid vereist een 

‘inclusiviteits’-competentie in het vinden en 

aanwenden van symbolen, beelden en taal. Om 

betekenis te hebben moet een symbool gewor-

teld zijn in een traditie. Tegelijk moet het sym-

bool zo ontsloten worden dat het toegankelijk 

is voor een zo breed mogelijk publiek. Door de 

specifieke ervaringen van de aanwezigen aan 

een traditioneel of algemeen menselijk symbool 
l



6 6

te relateren, biedt de voorganger erkenning van 

die ervaringen en verbindt deze met die van 

andere mensen. 

Alles wijst erop dat de vieringen qua voorbe-

reiding om zorgvuldigheid vragen om tot een 

kern te komen maar qua uitvoering tevens een 

groot improvisatievermogen vereisen. Dat geldt 

evenzeer bij het aankleden van een ruimte als 

bij de interactie in de viering. Het geldt ook met 

het oog op de omgang met mensen voor en na 

de viering, met hun onderscheiden motieven, 

belangen, vermogens en verwachtingen. Indivi-

dualiteit van de betrokkenen staat veelal onder 

hoogspanning en valt niet zomaar in te voegen 

in een gemeenschappelijkheid. Dat vereist van 

de voorganger  een dialectisch vermogen om 

met de verhoogde waar men zich bevindt, ten 

tweede om met de snelle wisselingen tussen 

polen te kunnen meebewegen spanning tus-

sen de polariteiten om te gaan, ten eerste om te 

kunnen onderscheiden.

Pelgrimsstoet 
De dynamiek van polariteiten, de tijdelijkheid 

en vrijblijvendheid verzetten zich tegen vaste 

vormen. De vorm van de gemeenschap is on-

zeker, de samenstelling ook. De bestendiging 

is daardoor een probleem, maar dat is ook 

niet het eerste doel. Het doel is het vormen 

van bondgenootschap vanuit het gegeven van 

deelgenootschap en lotgenootschap. De prak-

tijkvoorbeelden tonen creatieve en gelukte 

mogelijkheden ertoe. Deze reflectie wijst op de 

nodige condities en competenties. Iedere keer 

haken nieuwe mensen aan en haken andere 

mensen af, om allerlei persoonlijke en situati-

onele redenen. Het beeld van de kring voldoet 

niet, maar dat van een ellips evenmin. Het beeld 

van een pelgrimsstoet, zoals ook bij Quartier 

aanwezig, biedt misschien mogelijkheden: men-

sen in verschillende samenstellingen onderweg, 

deelgenoot in de reis en de verwachtingen die 

de reis oproept, lotgenoten in de ontberingen 

en omstandigheden, bondgenoten in het met 

elkaar een eindje meelopen.

Noot
1  In: Koehoorn, J. (red.) (1991). Wie geen doel heeft kan niet 

verdwalen. Deventer: Brinkgreven, 141.

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en directeur 
Onderwijs van de Protestantse Theologische Universiteit te 
Amsterdam/Groningen. 
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar Geestelij-
ke verzorging aan de Protestantse Theologische Universiteit 
locatie Groningen 
mwalton@pthu.nl

l


