
h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

v e r k e n n i n g   |   T h o m a s  Q u a r t i e r

Liturgische  
spiritualiteit: bron  
voor gemeenschap

Het zou wel eens een belangrijke taak 

binnen de geestelijke zorg kunnen 

zijn om juist dit element van ge-

meenschap meer te cultiveren; er vorm aan te 

geven en te koesteren, bijvoorbeeld op rituele 

wijze (Quartier 2013-1). Maar dat valt nog niet 

mee, aangezien cliënten van de genoemde instel-

lingen meestal noch voor de mensen noch voor 

de aanleiding van hun verblijf hebben gekozen. 

Desalniettemin of misschien juist daarom hun-

keren ze naar momenten van verbondenheid. Ik 

wil in deze bijdrage proberen om de liturgisch 

spirituele mogelijkheden voor de ervaring van 

gemeenschap in dergelijke leefgemeenschappen 

te verkennen (Waaijman 2010).

Regel van Benedictus
Daarvoor is het besef nodig dat de gemeen

schap, hoe toevallig en broos ook, met 

liturgische spiritualiteit samenhangt (Quartier 

2013-2). Welk karakter die gemeenschap 

ook heeft, ze komt nooit zomaar uit de lucht 

vallen, en men dient er gezamenlijk werk van 

te maken. Dat is de eigenlijke betekenis van 

het woordje liturgie.  Spiritueel gesproken is 

dat een oud inzicht dat al in de zesde eeuw 

door Benedictus van Nursia werd benoemd, in 

het beroemde ‘werk Gods’ (opus Dei), als het 

getijdengebed in de kapel, op vaste momenten. 

Hij zag de gemeenschap van monniken als 

bevoorrechte plaats, waarin mensen hun eigen 

leven met elkaar met het oog op transformatie 

konden ontwikkelen: het ‘zoeken van God’ 

7

l

In een ziekenhuis, een verpleeghuis, maar ook een intramurale 
instelling in de jeugdzorg of een gevangenis, leven mensen onder één 
dak. Onontkoombaar, al is het vaak maar voor een beperkte tijd. Je 
kunt het als bedreiging zien, als onaangename bijkomstigheid, maar 
ook als kans. 

< Benedictijnse Abdij van Cluny, Frankrijk



9verkenning h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   18

aldus Benedictus in zijn Regel (RB 58, 7; 

vertaling Vromen 1997). 

Er zijn opmerkelijke overeenkomsten tussen 

de gemeenschap waar de heilige Benedictus 

zijn Regel voor schreef en de leefgemeenschap-

pen in huidige instellingen. Ten eerste is er het 

‘toevallige’ karakter van de gemeenschap. In een 

instelling heeft men niet voor elkaar gekozen, 

maar is men door omstandigheden samen. En 

ook een monnik kiest zijn medebroeders niet 

uit. Ten tweede het besef van de gebroken-

heid van het eigen bestaan. Monniken van Sint 

Benedictus vertrekken, als het goed is, altijd 

vanuit het besef dat de vervulling van het leven 

nog uitstaat,dat het hier en nu niet het einde 

is. Transformatie is dan het zoeken naar een 

uiteindelijk perspectief, en dat is wat monniken 

delen met velen, ook met cliënten.

Hier beginnen echter ook de verschillen. Wat 

betreft het toevallige karakter hebben monni-

ken er natuurlijk wél voor gekozen om deel uit 

te maken van een gemeenschap. En ze blijven 

er; de benedictijnse stabilitas noopt hen het hele 

leven in dezelfde gemeenschap door te brengen. 

Dat geldt (gelukkig) voor veel cliënten niet. Het 

leven in een benedictijnse kloostergemeenschap 

is dus niet hetzelfde als in een instelling. Maar 

in beide gemeenschappen zijn er plekken en 

momenten nodig om gemeenschap te ervaren, 

om vol te kunnen houden en om boven zichzelf 

uit te kunnen groeien, een samenleven mogelijk 

te maken en het ultieme perspectief niet te ver-

waarlozen.

Liturgische plekken en momenten
Wat bewerkstelligen die plekken en momenten 

nu concreet in de benedictijnse spiritualiteit, 

en wat zou dat kunnen betekenen voor huidige 

instellingen? Voor Benedictus is de liturgie de 

kern van het leven. Het valt allemaal samen op 

de momenten dat men samen voor God staat 

(RB 19, 1-2). In het leven van de individuele 

mens kunnen dingen soms bij elkaar komen, bij 

elkaar passen, er ontstaat een balans (RB 19, 7). 

Men komt met anderen letterlijk bij elkaar, en 

dan kunnen er flitsen van vrijheid zijn, waarin 

men alle beperkingen wegvallen. Dan krijgt de 

zoektocht naar saamhorigheid en perspectief 

concreet vorm, en de ‘verheerlijking Gods’ (RB 

57, 9) overheerst: het positieve, de blijdschap 

over het wonder van het leven dat men samen 

mag ervaren. Daarvoor is het hele levensritme 

vol met liturgische momenten: getijdengebed, 

eucharistie, maar ook andere ritualiseringen 

van het leven. Als daar echter de kaders niet 

voor geboden worden, is de mens een vergeet-

achtig wezen. Hij is juist in fases waarin het niet 

mee zit, fases van verveling en neerslachtigheid 

(akedia), vaak niet uit zichzelf in staat om op 

koers te blijven. De liturgische momenten en 

plekken herinneren de mens eraan om open te 

staan, zich niet af te sluiten, voor zichzelf, voor 

de ander en wellicht ook voor God.

Dit is vanuit de rituologie goed te begrijpen. 

Als men namelijk de gewone maatschappelijke 

status kwijt is, vervalt men in een ‘antistruc-

tuur’. Die transformeert de mens, maar alleen 

in wisselwerking met een ‘structuur’. Als men de 

structuur vergeet, verzandt men in de antistruc-

tuur. Turner noemt deze wisselwerking ‘limi-

naliteit’. Men bevindt zich in een liminele staat, 

als het leven niet door de gebruikelijke sociale 

orde bepaald wordt, de plekken en momenten 

die houvast geven niet evident zijn. Dat geldt 

zeker voor mensen in een instelling. Ze zijn, 

ongewild, hun zekerheden kwijt. Maar het geldt 

ook voor een monnik. Ook deze staat buiten 

de orde van het alledaagse van de samenleving. 

Natuurlijk, hij heeft er zelf voor gekozen, maar 

hij heeft het ook niet zomaar in zijn zak (Bian-

chi 2011).

Welnu, in deze fase van liminaliteit is het ri-

tuele handelen het moment waar het even alle-

maal klopt. En dan ontstaat, weer volgens Tur-

ner, gemeenschap – communitas (Turner 1969). 

Dit is het geënsceneerde verbond van mensen 

die samen in hetzelfde schuitje zitten. Structuur 

en antistructuur vullen elkaar in sociale zin aan. 

Zou niet de liturgie in een instelling hier haar 

belangrijkste functie kunnen hebben? De dich-

ter Jan Wit zegt het heel mooi: ‘Wie de getijden 

verwaarloost, wordt door het getij overspoeld’. 

Liturgische momenten en 

plekken herinneren ons 

samen eraan de getijden 

niet te verwaarlozen. De 

liturgie wordt dan het rituele moment waarop 

men inderdaad een ‘momentane gemeenschap’ 

kan vormen, in de bewoording van Post (Post 

2005). juist in een instelling waar men een tijd-

lang verblijft. 

Maar wat zijn die liturgische plekken en mo-

menten dan? In de geestelijke zorg lijkt het er 

soms op dat alleen nieuwe ritualiseringen nog 

aan kunnen sluiten bij de behoefte van huidige 

cliënten en dat klassieke vormen van liturgie 

hebben afgedaan. In het licht van de liturgische 

spiritualiteit kunnen daar echter wel degelijk 

oude inzichten aan ten grondslag liggen, en 

oude vormen kunnen verassend zijn. Het gaat 

erom dat ze (in de liturgisch spirituele zin) 

echt beleefd worden als getijden. Wellicht valt 

er iets te leren over de enscenering van dat ene 

moment op de aangewezen plaats vanuit bene-

dictijnse bronnen?

De aparte plek
Wanneer Sint Benedictus over het gebed 

schrijft, hoort daar een speciale plek bij. Aan 

de bidplaats (oratorium) wijdt hij een apart 

hoofdstuk van zijn Regel. Natuurlijk is dit in 

een klooster de centrale plek waar het hele 

leven omheen cirkelt. Dat zal in de meeste in-

stellingen niet het geval zijn. Sterker nog, de 

kapel of het stiltecentrum staan vaak genoeg 

ter discussie. Vanuit het benedictijnse idee 

van een leefgemeenschap kun je daar serieuze 

vragen bij stellen. Want zonder een aparte plek 

viert de vergeetachtigheid hoogtij, de kleine en 

grote rituelen van het 

leven worden niet in ere 

gehouden en de enke-

ling heeft geen plek om 

naartoe te gaan als hij ruimte voor zijn zoeken 

nodig heeft.

Voor deze gevaren wordt in de Regel uit-

drukkelijk gewaarschuwd. Ten eerste is het 

van belang dat de plek herkenbaar en echt 

gereserveerd is: ‘De bidplaats moet zijn wat de 

naam zegt, en men mag er verder niets doen of 

opbergen’ (RB 52, 1). Een opslagplaats of een 

multifunctionele kantine waar op zondag een 

altaar binnen wordt gerold, is niet benedictijns 

en dient in deze liturgisch spirituele zin de ge-

meenschap ook niet. Het centrum moet ruimte 

krijgen, zo kunnen we Benedictus vertolken. 

Daar komt bij dat men met die speciale plek 

eerbiedig om moet gaan, niet enkel op de mo-

Zonder een aparte
plek viert de 

vergeetachtigheid hoogtij

l



1 1verkenning h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   11 0

menten dat er expliciet liturgie gevierd wordt. 

De plek waar men de getijden cultiveert, repre-

senteert een betekenis die altijd het alledaagse 

overstijgt en daarom stil, rustig en afgezonderd 

blijft, vierentwintig uur per dag: ‘Wanneer 

het werk Gods geëindigd is, gaan allen in de 

grootste stilte naar buiten en men beware de 

eerbied voor God’ (RB 52, 2). Ook hier kunnen 

we een pleidooi in lezen voor respect voor de 

oppervlakkig bekeken nutteloze, maar voor de 

gemeenschap broodnodige plek.

Het andere gevaar dat ik noemde, dat men-

sen geen plek hebben om naartoe te gaan, is 

het grootste risico van een niet met eerbied 

behandelde aparte liturgische plek. Men dient 

er vooral altijd weer ruimte voor te maken ‘zo-

dat een broeder die misschien in afzondering 

wil bidden, niet door de 

onbetamelijkheid van de 

ander gestoord wordt’ 

(RB 52, 3). De ‘vrijplaats-

functie’ die vaak ter sprake komt in de context 

van de geestelijke zorg zien we hier duidelijk 

terug. Er moet een liminele ruimte zijn die 

juist structuur biedt, als de antistructuur in een 

instelling overheersend wordt. En hij moet de 

starre structuur van alledag door antistructuur 

kunnen doorbreken. 

Natuurlijk moeten we de termen die Benedic-

tus gebruikt op een open, hermeneutische wijze 

lezen. Wat betekent tegenwoordig bidplaats? 

Welnu, mijns inziens is het benedictijnse ge-

bed vooral een manier om ruimte te scheppen 

binnen jezelf (Quartier 2011-1). Daar dient de 

fysieke ruimte plek aan te geven. Die ruimte 

wordt ontsloten door handelingen: wellicht ge-

woon zitten, op een uitnodigende stoel, wellicht 

een kaars branden. Als men deze ruimte voor 

getijden in termen van Jan Wit ‘verwaarloost’, 

is dat een gemis in elke instelling. Want dan 

ontstaat er wellicht minder gemeenschap in de 

onvrijwillige leefgemeenschap.

Het storende moment
Naast de aparte plek, vallen in het benedictijnse 

leven vooral de heilige momenten op. Niet al-

leen omdat men ze in de kapel doorbrengt, 

maar ook omdat ze heilig zijn, niet te ver-

waarlozen en onomstotelijk: ‘Op het uur van 

het koorgebed legt ieder, zodra hij het teken 

gehoord heeft, alles neer wat hij onder handen 

heeft, en haast zich met spoed ernaar toe, maar 

altijd met de nodige ernst om geen reden te 

geven tot grappenmakerij’ (RB 43, 1-2). We zien 

hier iets heel vergelijk-

baars als bij de plaats: 

koester de aparte mo-

menten. Je moet bereid 

zijn je in de routine van alledag te laten storen. 

Je wordt gestoord, onderbroken in wat je ook 

doet, en dat is heilzaam.

Deze onderbreking door het positief storende 

moment kan ook de trieste eentonigheid on-

derbreken. Denk aan een zondagse dienst, een 

dagsluiting, een weeksluiting of andere kleine 

of grote rituele momenten in een instelling. Als 

ze niet regelmatig terugkomen, als je de klok er 

niet op gelijk kunt zetten, gaan ze gewoon aan 

mensen voorbij. Niet omdat ze het als cliënten 

te druk hebben, maar omdat ze dan in hun 

menselijkheid ‘de getijden verwaarlozen’, gewild 

of ongewild. En denk ook aan de professionals 

of vrijwilligers. Het lijkt er soms op dat ze de 

rituele momenten als service aan hun cliënten 

aanbieden, die nog bij de andere drukke ver-

plichtingen komen. Dat zou niet benedictijns 

zijn. Nee, iedereen haast zich met eerbied er-

naartoe. Het gaat namelijk niet om aangeklede 

pauzes, maar om de meest wezenlijke momen-

ten van de gemeenschap: ‘Er mag dus niets 

boven het werk Gods gesteld worden’ (RB 43, 

3). Wie zegt dat niet ook professionals en vrij-

willigers op bepaalde getijden de aparte plek op 

kunnen zoeken?

Nu weet ik ook dat de geestelijk verzorger 

niet iedereen in de ‘leefgemeenschap’ van een 

instelling warm zal kunnen maken voor de 

liturgische momenten. Maar toch kan men 

er met kleine stappen werk van maken. Denk 

aan een moment van dodenherdenking ieder 

jaar, denk aan de grote feesten of de seizoenen. 

Denk echter ook aan de 

wekelijkse vieringen of 

groepsbijeenkomsten. 

Hoe zeer ze ook ter dis-

cussie staan en aan hervorming toe zijn, voor 

een liturgisch spirituele gemeenschap in een 

instelling zijn ze onmisbaar. Het moet in de 

liminele staat vanzelfsprekend zijn antistruc-

tuur en structuur echt af te wisselen, je door 

de onderbrekende momenten te laten storen: 

hoe druk je het ook hebt of hoe triest je leven 

ook lijkt. Een spiritualiteit van de storing, op 

het vaste moment en de aparte plek, dat kan op 

kleine schaal een mooi startpunt zijn.

Welkom heten
Hoe kan een instelling de plekken en momen-

ten echter concreet cultiveren in een tijd waar 

de vanzelfsprekendheid er niet is? Het kan er 

– in benedictijnse zin – niet om gaan dat men 

steeds weer wat nieuws moet bieden omdat 

dat meer mensen zou trekken. Integendeel, het 

gaat erom stabiliteit in de onzekerheid te bren-

gen, een ankerpunt te vormen in alles wat de 

cliënten dreigt te overspoelen. Verder moet de 

verstarde structuur gestoord worden, door een 

veilig gestelde vrijplaats. In rituele zin hebben 

mensen namelijk niet zo zeer de behoefte weer 

eens een keer naar hun persoonlijke wensen 

gevraagd te worden. Ze zoeken een herkenbare 

plek. En ze zoeken een vast moment. Het pro-

bleem is tegenwoordig dat die herkenbaarheid 

en dat vastomlijnde voor veel mensen niet meer 

voorhanden is. 

Dat is een wezenlijk verschil tussen het kloos-

ter en een instelling. In het klooster herkennen 

de monniken waar het in de kapel en tijdens de 

gebedsdiensten om gaat. 

Maar Benedictus zou de 

eerste zijn die openheid 

schept voor degenen 

die dat niet met de paplepel ingegeven hebben 

gekregen. Dat is te merken, wanneer hij over de 

gasten spreekt: ‘Aan ieder wordt de eer bewe-

zen die men hem verschuldigd is, maar heel in 

het bijzonder aan de geloofsgenoten en aan de 

vreemdelingen (peregrinis)’ (RB 53, 1-2). Juist 

de peregrini horen ruimte en tijd te krijgen. 

Het is opvallend dat dit woord trouwens zowel 

vreemdeling als pelgrim betekent (Quartier 

2011-2). Iedereen, ook degene die er helemaal 

niet mee vertrouwd is, is zoekend en hoort in 

die zin bij de gemeenschap. Dat lees ik in het 

woord pelgrim.

Als de geestelijke zorg de mensen onafhan-

kelijk van hun achtergrond waardeert en er 

gewoon is, dan ontstaan er – in benedictijnse 

Een ‘storend moment’ 
kan op kleine schaal 

een mooi startpunt zijn

Ankerpunt in alles 
wat de cliënten 

dreigt te overspoelen

l



zin – plekken en momenten (vgl. Quartier 

2012). Mensen komen langs, en anderen heten 

hen welkom. Dat geldt ook in een instelling. Ze 

komen langs, blijven even op de ‘getijden van 

het leven’. De instelling moet veilig stellen dat er 

plekken en momenten blijven waar ze welkom 

zijn, bijvoorbeeld door geestelijke zorg. Een 

belangrijke kern daarvan is altijd liturgisch, dat 

kunnen we van de liturgische spiritualiteit le-

ren. Mensen welkom heten begint bij Benedic-

tus met ‘gebed’: ‘Eerst moeten zij samen bidden, 

en dan begroeten zij elkaar met de vredeskus’ 

(RB 53, 3). 

Liturgische spiritualiteit betekent in een instel-

ling dus er weer vertrouwen in te hebben dat 

de aparte plek en het storende moment echt 

gemeenschap kunnen vormen. En als dat soms 

weinig respons lijkt te krijgen, wie weet, wie 

allemaal eigen liturgische momenten beleven 

in het stiltecentrum? En dat is net zo legitiem 

als aan de gezamenlijke vieringen mee te doen. 

Alleen: als men het aparte en het storende ver-

waarloost, wordt men snel overspoeld en de 

gemeenschap is er niet meer of ontstaat niet. 

Een groot gemis, voor verschillende groepen in 

de instelling die tot gemeenschap zouden kun-

nen worden, zichtbaar of onzichtbaar!

Literatuur
Bianchi, E. (2011). Wir sind nicht besser. Das Ordensleben in 

der Kirche und inmitten der Menschen. St. Ottilien: EOS 
Verlag, 42ev.

Post, P. (2005). Gezocht verband. Een verkenning van nieuw 
opkomende rituelen. In: S. Gärtner (red.), Bandeloos? 
Zoeken naar samenzijn in een individualistische cultuur. 
Nijmegen: SUN, 82-97.

l

1 2

Quartier, Th. (2013). Structuur, momenten, betekenis. 
Benedictijnse aandacht voor tijd in de zorg. In: M. Pij-
nenburg & C. Leget (eds), De tijd, het geld en de wijsheid. 
Een bezinning op het tijdsprobleem in de gezondheidszorg. 
Prudentia-reeks. Den Haag: Boom/Lemma.

Quartier, Th. (2013). Liturgische spiritualiteit. Benedictijnse 
impulsen. Heeswijk: Berne Media.

Quartier, Th. (2011). Gebed als levenshouding. Rituele 
perspectieven op Benedictus’ leer en leven. Benedictijns 
Tijdschrift, 72(3), 131-141.

Quartier, Th. (2011). Te gast bij Benedictus. Rituologische 
verkenningen van abdijbezoeken. Handelingen. Tijd-
schrift voor Praktische Theologie, 38(1), 49-59.

Quartier, Th. (2012). Laboratorium van het Heilige. Het 
liturgische ‘experiment’ van dom Paul Delatte als impuls 
voor Kerk en wereld. De Kovel. Monastiek tijdschrift voor 
Vlaanderen en Nederland, 5(21), 42-53.

Sint Benedictus’ Regel voor Monniken. Vertaald en ingeleid 
door F. Vromen OSB. Doetinchem: Willibrordsabdij, 
1997.

Turner, V. (1969). The ritual process. Structure and Anti-
structure. Chicago: Aldine.

Waaijman, K. (2010). Handboek s piritualiteit. Vormen, 
grondslagen en methoden. Kampen: Ten Have.

Thomas (dr. T.) Quartier is universitair docent Praktische 
Religiewetenschap aan de Radboud Universiteit Nijmegen. 
t.quartier@ftr.ru.nl 


