VERKENNING |

Liturgische

THoOMAsS QUARTIER

spiritualiteit: bron
voor gemeenschap

In een ziekenhuis, een verpleeghuis, maar ook een intramurale
instelling in de jeugdzorg of een gevangenis, leven mensen onder één
dak. Onontkoombaar, al is het vaak maar voor een beperkte tijd. Je
kunt het als bedreiging zien, als onaangename bijkomstigheid, maar

ook als kans.

et zou wel eens een belangrijke taak

binnen de geestelijke zorg kunnen

zijn om juist dit element van ge-
meenschap meer te cultiveren; er vorm aan te
geven en te koesteren, bijvoorbeeld op rituele
wijze (Quartier 2013-1). Maar dat valt nog niet
mee, aangezien cliénten van de genoemde instel-
lingen meestal noch voor de mensen noch voor
de aanleiding van hun verblijf hebben gekozen.
Desalniettemin of misschien juist daarom hun-
keren ze naar momenten van verbondenheid. Ik
wil in deze bijdrage proberen om de liturgisch
spirituele mogelijkheden voor de ervaring van
gemeenschap in dergelijke leefgemeenschappen
te verkennen (Waaijman 2010).

< Benedictijnse Abdij van Cluny, Frankrijk

HANDELINGEN 2014 | 1

Regel van Benedictus

Daarvoor is het besef nodig dat de gemeen-
schap, hoe toevallig en broos ook, met
liturgische spiritualiteit samenhangt (Quartier
2013-2). Welk karakter die gemeenschap

ook heeft, ze komt nooit zomaar uit de lucht
vallen, en men dient er gezamenlijk werk van
te maken. Dat is de eigenlijke betekenis van
het woordje liturgie. Spiritueel gesproken is
dat een oud inzicht dat al in de zesde eeuw
door Benedictus van Nursia werd benoemd, in
het beroemde ‘werk Gods’ (opus Dei), als het
getijdengebed in de kapel, op vaste momenten.
Hij zag de gemeenschap van monniken als
bevoorrechte plaats, waarin mensen hun eigen
leven met elkaar met het oog op transformatie
konden ontwikkelen: het ‘zoeken van God’

>



aldus Benedictus in zijn Regel (RB 58, 7;
vertaling Vromen 1997).

Er zijn opmerkelijke overeenkomsten tussen
de gemeenschap waar de heilige Benedictus
zijn Regel voor schreef en de leefgemeenschap-
pen in huidige instellingen. Ten eerste is er het
‘toevallige’ karakter van de gemeenschap. In een
instelling heeft men niet voor elkaar gekozen,
maar is men door omstandigheden samen. En
ook een monnik kiest zijn medebroeders niet
uit. Ten tweede het besef van de gebroken-
heid van het eigen bestaan. Monniken van Sint
Benedictus vertrekken, als het goed is, altijd
vanuit het besef dat de vervulling van het leven
nog uitstaat,dat het hier en nu niet het einde
is. Transformatie is dan het zoeken naar een
uiteindelijk perspectief, en dat is wat monniken
delen met velen, ook met cliénten.

Hier beginnen echter ook de verschillen. Wat
betreft het toevallige karakter hebben monni-
ken er natuurlijk wél voor gekozen om deel uit
te maken van een gemeenschap. En ze blijven
er; de benedictijnse stabilitas noopt hen het hele
leven in dezelfde gemeenschap door te brengen.
Dat geldt (gelukkig) voor veel cliénten niet. Het
leven in een benedictijnse kloostergemeenschap
is dus niet hetzelfde als in een instelling. Maar
in beide gemeenschappen zijn er plekken en
momenten nodig om gemeenschap te ervaren,
om vol te kunnen houden en om boven zichzelf
uit te kunnen groeien, een samenleven mogelijk
te maken en het ultieme perspectief niet te ver-

waarlozen.

Liturgische plekken en momenten
Wat bewerkstelligen die plekken en momenten
nu concreet in de benedictijnse spiritualiteit,

en wat zou dat kunnen betekenen voor huidige
instellingen? Voor Benedictus is de liturgie de
kern van het leven. Het valt allemaal samen op
de momenten dat men samen voor God staat
(RB 19, 1-2). In het leven van de individuele
mens kunnen dingen soms bij elkaar komen, bij
elkaar passen, er ontstaat een balans (RB 19, 7).
Men komt met anderen letterlijk bij elkaar, en
dan kunnen er flitsen van vrijheid zijn, waarin
men alle beperkingen wegvallen. Dan krijgt de
zoektocht naar saamhorigheid en perspectief
concreet vorm, en de ‘verheerlijking Gods” (RB
57,9) overheerst: het positieve, de blijdschap
over het wonder van het leven dat men samen
mag ervaren. Daarvoor is het hele levensritme
vol met liturgische momenten: getijdengebed,
eucharistie, maar ook andere ritualiseringen
van het leven. Als daar echter de kaders niet
voor geboden worden, is de mens een vergeet-
achtig wezen. Hij is juist in fases waarin het niet
mee zit, fases van verveling en neerslachtigheid
(akedia), vaak niet uit zichzelf in staat om op
koers te blijven. De liturgische momenten en
plekken herinneren de mens eraan om open te
staan, zich niet af te sluiten, voor zichzelf, voor
de ander en wellicht ook voor God.

Dit is vanuit de rituologie goed te begrijpen.
Als men namelijk de gewone maatschappelijke
status kwijt is, vervalt men in een ‘antistruc-
tuur’. Die transformeert de mens, maar alleen
in wisselwerking met een ‘structuur’. Als men de
structuur vergeet, verzandt men in de antistruc-
tuur. Turner noemt deze wisselwerking ‘limi-
naliteit. Men bevindt zich in een liminele staat,
als het leven niet door de gebruikelijke sociale
orde bepaald wordt, de plekken en momenten
die houvast geven niet evident zijn. Dat geldt

zeker voor mensen in een instelling. Ze zijn,
ongewild, hun zekerheden kwijt. Maar het geldt
ook voor een monnik. Ook deze staat buiten

de orde van het alledaagse van de samenleving.
Natuurlijk, hij heeft er zelf voor gekozen, maar
hij heeft het ook niet zomaar in zijn zak (Bian-
chi 2011).

Welnu, in deze fase van liminaliteit is het ri-
tuele handelen het moment waar het even alle-
maal klopt. En dan ontstaat, weer volgens Tur-
ner, gemeenschap — communitas (Turner 1969).
Dit is het geénsceneerde verbond van mensen
die samen in hetzelfde schuitje zitten. Structuur

en antistructuur vullen elkaar in sociale zin aan.

Zou niet de liturgie in een instelling hier haar
belangrijkste functie kunnen hebben? De dich-
ter Jan Wit zegt het heel mooi: ‘Wie de getijden
verwaarloost, wordt door het getij overspoeld.
Liturgische momenten en
plekken herinneren ons
samen eraan de getijden
niet te verwaarlozen. De
liturgie wordt dan het rituele moment waarop
men inderdaad een ‘momentane gemeenschap’
kan vormen, in de bewoording van Post (Post
2005). juist in een instelling waar men een tijd-
lang verblijft.

Maar wat zijn die liturgische plekken en mo-
menten dan? In de geestelijke zorg lijkt het er
soms op dat alleen nieuwe ritualiseringen nog
aan kunnen sluiten bij de behoefte van huidige
cliénten en dat klassieke vormen van liturgie
hebben afgedaan. In het licht van de liturgische
spiritualiteit kunnen daar echter wel degelijk
oude inzichten aan ten grondslag liggen, en
oude vormen kunnen verassend zijn. Het gaat
erom dat ze (in de liturgisch spirituele zin)

HANDELINGEN 2014 | 1

Zonder een aparte
plek viert de
vergeetachtigheid hoogtij

echt beleefd worden als getijden. Wellicht valt
er iets te leren over de enscenering van dat ene
moment op de aangewezen plaats vanuit bene-
dictijnse bronnen?

De aparte plek
Wanneer Sint Benedictus over het gebed
schrijft, hoort daar een speciale plek bij. Aan
de bidplaats (oratorium) wijdt hij een apart
hoofdstuk van zijn Regel. Natuurlijk is dit in
een klooster de centrale plek waar het hele
leven omheen cirkelt. Dat zal in de meeste in-
stellingen niet het geval zijn. Sterker nog, de
kapel of het stiltecentrum staan vaak genoeg
ter discussie. Vanuit het benedictijnse idee
van een leefgemeenschap kun je daar serieuze
vragen bij stellen. Want zonder een aparte plek
viert de vergeetachtigheid hoogtij, de kleine en
grote rituelen van het
leven worden niet in ere
gehouden en de enke-
ling heeft geen plek om
naartoe te gaan als hij ruimte voor zijn zoeken
nodig heeft.

Voor deze gevaren wordt in de Regel uit-
drukkelijk gewaarschuwd. Ten eerste is het
van belang dat de plek herkenbaar en echt
gereserveerd is: ‘De bidplaats moet zijn wat de
naam zegt, en men mag er verder niets doen of
opbergen’ (RB 52, 1). Een opslagplaats of een
multifunctionele kantine waar op zondag een
altaar binnen wordt gerold, is niet benedictijns
en dient in deze liturgisch spirituele zin de ge-
meenschap ook niet. Het centrum moet ruimte
krijgen, zo kunnen we Benedictus vertolken.
Daar komt bij dat men met die speciale plek
eerbiedig om moet gaan, niet enkel op de mo-



menten dat er expliciet liturgie gevierd wordt.
De plek waar men de getijden cultiveert, repre-
senteert een betekenis die altijd het alledaagse
overstijgt en daarom stil, rustig en afgezonderd
blijft, vierentwintig uur per dag: ‘Wanneer

het werk Gods geéindigd is, gaan allen in de
grootste stilte naar buiten en men beware de
eerbied voor God’ (RB 52, 2). Ook hier kunnen
we een pleidooi in lezen voor respect voor de
oppervlakkig bekeken nutteloze, maar voor de
gemeenschap broodnodige plek.

Het andere gevaar dat ik noemde, dat men-
sen geen plek hebben om naartoe te gaan, is
het grootste risico van een niet met eerbied
behandelde aparte liturgische plek. Men dient
er vooral altijd weer ruimte voor te maken ‘zo-
dat een broeder die misschien in afzondering
wil bidden, niet door de

Een ‘storend moment’
kan op kleine schaal
een mooi startpunt zijn

onbetamelijkheid van de
ander gestoord wordt’
(RB 52, 3). De ‘vrijplaats-
functie’ die vaak ter sprake komt in de context
van de geestelijke zorg zien we hier duidelijk
terug. Er moet een liminele ruimte zijn die

juist structuur biedt, als de antistructuur in een
instelling overheersend wordt. En hij moet de
starre structuur van alledag door antistructuur
kunnen doorbreken.

Natuurlijk moeten we de termen die Benedic-
tus gebruikt op een open, hermeneutische wijze
lezen. Wat betekent tegenwoordig bidplaats?
Welnu, mijns inziens is het benedictijnse ge-
bed vooral een manier om ruimte te scheppen
binnen jezelf (Quartier 2011-1). Daar dient de
fysieke ruimte plek aan te geven. Die ruimte
wordt ontsloten door handelingen: wellicht ge-
woon zitten, op een uitnodigende stoel, wellicht

een kaars branden. Als men deze ruimte voor
getijden in termen van Jan Wit ‘verwaarloost,
is dat een gemis in elke instelling. Want dan
ontstaat er wellicht minder gemeenschap in de
onvrijwillige leefgemeenschap.

Het storende moment

Naast de aparte plek, vallen in het benedictijnse
leven vooral de heilige momenten op. Niet al-
leen omdat men ze in de kapel doorbrengt,
maar ook omdat ze heilig zijn, niet te ver-
waarlozen en onomstotelijk: ‘Op het uur van
het koorgebed legt ieder, zodra hij het teken
gehoord heeft, alles neer wat hij onder handen
heeft, en haast zich met spoed ernaar toe, maar
altijd met de nodige ernst om geen reden te
geven tot grappenmakerij’ (RB 43, 1-2). We zien
hier iets heel vergelijk-
baars als bij de plaats:
koester de aparte mo-
menten. Je moet bereid
zijn je in de routine van alledag te laten storen.
Je wordt gestoord, onderbroken in wat je ook
doet, en dat is heilzaam.

Deze onderbreking door het positief storende
moment kan ook de trieste eentonigheid on-
derbreken. Denk aan een zondagse dienst, een
dagsluiting, een weeksluiting of andere kleine
of grote rituele momenten in een instelling. Als
ze niet regelmatig terugkomen, als je de klok er
niet op gelijk kunt zetten, gaan ze gewoon aan
mensen voorbij. Niet omdat ze het als cliénten
te druk hebben, maar omdat ze dan in hun
menselijkheid ‘de getijden verwaarlozen’, gewild
of ongewild. En denk ook aan de professionals
of vrijwilligers. Het lijkt er soms op dat ze de
rituele momenten als service aan hun cliénten

aanbieden, die nog bij de andere drukke ver-
plichtingen komen. Dat zou niet benedictijns
zijn. Nee, iedereen haast zich met eerbied er-
naartoe. Het gaat namelijk niet om aangeklede
pauzes, maar om de meest wezenlijke momen-
ten van de gemeenschap: ‘Er mag dus niets
boven het werk Gods gesteld worden’ (RB 43,
3). Wie zegt dat niet ook professionals en vrij-
willigers op bepaalde getijden de aparte plek op
kunnen zoeken?

Nu weet ik ook dat de geestelijk verzorger
niet iedereen in de ‘leefgemeenschap’ van een
instelling warm zal kunnen maken voor de
liturgische momenten. Maar toch kan men
er met kleine stappen werk van maken. Denk
aan een moment van dodenherdenking ieder
jaar, denk aan de grote feesten of de seizoenen.
Denk echter ook aan de

Ankerpunt in alles
wat de cliénten
dreigt te overspoelen

wekelijkse vieringen of
groepsbijeenkomsten.
Hoe zeer ze ook ter dis-
cussie staan en aan hervorming toe zijn, voor
een liturgisch spirituele gemeenschap in een
instelling zijn ze onmisbaar. Het moet in de
liminele staat vanzelfsprekend zijn antistruc-
tuur en structuur echt af te wisselen, je door

de onderbrekende momenten te laten storen:
hoe druk je het ook hebt of hoe triest je leven
ook lijkt. Een spiritualiteit van de storing, op
het vaste moment en de aparte plek, dat kan op
kleine schaal een mooi startpunt zijn.

Welkom heten

Hoe kan een instelling de plekken en momen-
ten echter concreet cultiveren in een tijd waar
de vanzelfsprekendheid er niet is? Het kan er
— in benedictijnse zin — niet om gaan dat men

HANDELINGEN 2014 | 1

steeds weer wat nieuws moet bieden omdat
dat meer mensen zou trekken. Integendeel, het
gaat erom stabiliteit in de onzekerheid te bren-
gen, een ankerpunt te vormen in alles wat de
cliénten dreigt te overspoelen. Verder moet de
verstarde structuur gestoord worden, door een
veilig gestelde vrijplaats. In rituele zin hebben
mensen namelijk niet zo zeer de behoefte weer
eens een keer naar hun persoonlijke wensen
gevraagd te worden. Ze zoeken een herkenbare
plek. En ze zoeken een vast moment. Het pro-
bleem is tegenwoordig dat die herkenbaarheid
en dat vastomlijnde voor veel mensen niet meer
voorhanden is.

Dat is een wezenlijk verschil tussen het kloos-
ter en een instelling. In het klooster herkennen
de monniken waar het in de kapel en tijdens de
gebedsdiensten om gaat.
Maar Benedictus zou de
eerste zijn die openheid
schept voor degenen
die dat niet met de paplepel ingegeven hebben
gekregen. Dat is te merken, wanneer hij over de
gasten spreekt: ‘Aan ieder wordt de eer bewe-
zen die men hem verschuldigd is, maar heel in
het bijzonder aan de geloofsgenoten en aan de
vreemdelingen (peregrinis)’ (RB 53, 1-2). Juist
de peregrini horen ruimte en tijd te krijgen.

Het is opvallend dat dit woord trouwens zowel
vreemdeling als pelgrim betekent (Quartier
2011-2). Iedereen, ook degene die er helemaal
niet mee vertrouwd is, is zoekend en hoort in
die zin bij de gemeenschap. Dat lees ik in het
woord pelgrim.

Als de geestelijke zorg de mensen onafhan-
kelijk van hun achtergrond waardeert en er
gewoon is, dan ontstaan er — in benedictijnse



zin — plekken en momenten (vgl. Quartier
2012). Mensen komen langs, en anderen heten
hen welkom. Dat geldt ook in een instelling. Ze
komen langs, blijven even op de ‘getijden van
het leven’. De instelling moet veilig stellen dat er
plekken en momenten blijven waar ze welkom
zijn, bijvoorbeeld door geestelijke zorg. Een
belangrijke kern daarvan is altijd liturgisch, dat
kunnen we van de liturgische spiritualiteit le-
ren. Mensen welkom heten begint bij Benedic-
tus met ‘gebed’: ‘Eerst moeten zij samen bidden,
en dan begroeten zij elkaar met de vredeskus’
(RB 53, 3).

Liturgische spiritualiteit betekent in een instel-
ling dus er weer vertrouwen in te hebben dat
de aparte plek en het storende moment echt
gemeenschap kunnen vormen. En als dat soms
weinig respons lijkt te krijgen, wie weet, wie
allemaal eigen liturgische momenten beleven
in het stiltecentrum? En dat is net zo legitiem
als aan de gezamenlijke vieringen mee te doen.
Alleen: als men het aparte en het storende ver-
waarloost, wordt men snel overspoeld en de
gemeenschap is er niet meer of ontstaat niet.
Een groot gemis, voor verschillende groepen in
de instelling die tot gemeenschap zouden kun-
nen worden, zichtbaar of onzichtbaar! <

Literatuur

Bianchi, E. (2011). Wir sind nicht besser. Das Ordensleben in
der Kirche und inmitten der Menschen. St. Ottilien: EOS
Verlag, 42ev.

Post, P. (2005). Gezocht verband. Een verkenning van nieuw
opkomende rituelen. In: S. Girtner (red.), Bandeloos?
Zoeken naar samenzijn in een individualistische cultuur.
Nijmegen: SUN, 82-97.

Quartier, Th. (2013). Structuur, momenten, betekenis.
Benedictijnse aandacht voor tijd in de zorg. In: M. Pij-
nenburg & C. Leget (eds), De tijd, het geld en de wijsheid.
Een bezinning op het tijdsprobleem in de gezondheidszorg.
Prudentia-reeks. Den Haag: Boom/Lemma.

Quartier, Th. (2013). Liturgische spiritualiteit. Benedictijnse
impulsen. Heeswijk: Berne Media.

Quartier, Th. (2011). Gebed als levenshouding. Rituele
perspectieven op Benedictus’ leer en leven. Benedictijns
Tijdschrift, 72(3), 131-141.

Quartier, Th. (2011). Te gast bij Benedictus. Rituologische
verkenningen van abdijbezoeken. Handelingen. Tijd-
schrift voor Praktische Theologie, 38(1), 49-59.

Quartier, Th. (2012). Laboratorium van het Heilige. Het
liturgische ‘experiment’ van dom Paul Delatte als impuls
voor Kerk en wereld. De Kovel. Monastiek tijdschrift voor
Vlaanderen en Nederland, 5(21), 42-53.

Sint Benedictus” Regel voor Monniken. Vertaald en ingeleid
door E. Vromen OSB. Doetinchem: Willibrordsabdij,
1997.

Turner, V. (1969). The ritual process. Structure and Anti-
structure. Chicago: Aldine.

Waaijman, K. (2010). Handboek s piritualiteit. Vormen,
grondslagen en methoden. Kampen: Ten Have.

Thomas (dr. T.) Quartier is universitair docent Praktische
Religiewetenschap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
t.quartier@ftr.ru.nl



