
3inleiding2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

l

i n l e i d i n g   |   Ciska Stark & Martin Walton

Soms heet het een viering of een kerkdienst. Soms een bezinningsmoment. 
Het vindt plaats in de kapel van het ziekenhuis, in een voor de gelegenheid 
omgebouwde fitnessruimte in de gevangenis of in een legertent op het plat-
teland van Afghanistan. Vieringen in de marge van het ‘gewone’ leven, op 
plaatsen waar het samenleven gekleurd wordt door de specifieke situatie die 
mensen voor korte of langere tijd, vrijwillig of onvrijwillig samenbrengt. 

Alleen samen? 
Paradoxen van gemeenschapsvorming bij 
vieringen in een instelling

In liturgisch-homiletische handboeken 

wordt dit type liturgie steevast achteraan 

behandeld onder een opschrift zoals ‘bij-

zondere doelgroepen en bijzondere situaties’, 

waarna exemplarisch een aantal totaal verschil-

lende contexten beschreven wordt. ‘Vieringen 

in de diaspora’ is een meer gemeenschappelijke 

noemer waarop Oskamp en Schuman deze vie-

ringen samenbrengen, refererend aan de wereld-

wijde ‘verstrooiing’ van de joodse gemeenschap 

en hun tempeldienst (1998, 407). Deze notie van 

ontheemding verraadt iets van de paradoxen die 

deze vieringen kenmerkt: op nieuwe plaatsen 

ontwikkelt zich zowel gemeenschap als traditie, 

en die is zowel vrij als gebonden aan de meer 

reguliere praktijken van kerken en parochies. 

‘Anders’ 
Liturgisch voltrekken de vieringen zich veelal 

min of meer op dezelfde wijze als vieringen in 

een reguliere context. Toch ervaren de voorgan-

gers dat zij specifieke competenties nodig heb-

ben om voor te gaan en dat er iets is wat deze 

vieringen ‘anders’ maakt dan die in een regulie-

re wijkgemeente. Bezoekers of vrijwilligers in de 

instelling prefereren nogal eens de setting van 

deze diensten boven die van hun wijkgemeente. 

Toch is er weinig onderzoek gedaan naar wat 

er zo ‘anders’ en wellicht voor sommigen juist 

aantrekkelijk is aan deze vieringen. In beschrij-

vingen wijst men op aandacht voor factoren 

die feitelijk in iedere liturgische bezinning een 

rol spelen. Dan gaat het om een zorgvuldige 

afstemming met de diverse of de juist uniforme 

doelgroep, het in acht nemen van de context 

van de participanten en de sfeer en de ruimte 

waarin gevierd wordt. Specifiek zijn vaak ook 

de mogelijkheden en beperkingen van com-

municatie en interactie tussen de deelnemers en 

de voorganger(s) en de tijd waarop en waarin 

de viering plaatsvindt. Daarnaast wijst men op 

de wijze waarop de Bijbel of andere bezinnende 

teksten en muziek ter sprake komen in de vie-

ringen en hoe die vervolgens beleefd worden 

(Bolt 2011).

Specifieke context
Als focus voor dit themanummer richten we 

ons te midden van al deze factoren met name 

op de doelgroep die samenkomt, vanwege de 

specifieke homogeniteit én diversiteit. Homo-

geniteit bijvoorbeeld vanwege een gedeeld lot 

(ziekte, detentie) en diversiteit vanwege onder-

scheid in sociaaleconomische en culturele ach-

tergrond (interdenominationeel, wel- of niet 

christelijk of gelovig). De doelgroep is veelal 

aanwezig bij vieringen vanwege een specifieke 

fase in hun levensloop. Verschillende aspecten 

spelen hierbij een rol. 

De participanten kiezen ervoor om een vie-

ring bij te wonen, maar hun omstandigheden 

wijken af van die van de gemiddelde kerkganger 

of parochiaan. Ten eerste het aspect van vrij-

willigheid (indiensttreding bij de krijgsmacht 

of vrijwilliger in een zorginstelling) versus 

niet-vrijwillig verblijf vanwege bijvoorbeeld 

afgedwongen detentie of noodgedwongen zie-

kenhuisopname. Ten tweede is de factor lang of 

kort verblijf van belang, en dus of het primair 

gaat om een leefgemeenschap of een momen-

tane gemeenschap. Ten slotte is er ook de factor 

intra- of extramuraal. 

Naast de primaire doelgroep van de ‘(nood)

gedwongen’ verblijvenden zijn er altijd anderen 

aanwezig: vooral vrijwilligers (voormalig ver-

blijvenden, partners, afgevaardigden van een 

kerkgenootschap, toevallige passanten) en soms 

tevens personeel. Tezamen met de voorganger 

vormen zij een momentane of meer permanen-

te gemeenschap. Op dit specifieke aspect van 

gemeenschapsvorming in de context van de instel-

lingsvieringen bij permanent en tijdelijk verblijf 

richten wij ons. 

Spanningsveld
De keuze voor gemeenschap is niet vanzelfspre-

kend. De binding tussen ‘belonging’, ‘believing’ 

en ‘behaving’ is een losse geworden in onze 

cultuur (Murray 2004, 13). Liturgie sticht niet 

vanzelf gemeenschap. Er is een spanning tus-

sen het klassiek ecclesiae-gemeenschapsconcept 

en de flexibele momentane gemeenschappen 

die we voor ogen hebben (Post 2006,110). De 

keuze voor dit thema zoekt dit spanningsveld 

juist op en hangt samen met wat Van der Ven 

onderscheidt als de kernfunctie van de kerk in 

een samenleving die door urbanisering en indi-

vidualisering wordt gekenschetst (Van der Ven 

1993, 213). 

Individualisering biedt zowel kansen als gren-

zen, risico’s als uitdagingen voor gemeenschaps-

vorming. In instellingsvieringen is de aandacht 

voor de mens als zijnde een waardevol individu 

voor Gods aangezicht veelal een belangrijke 

positieve insteek. Van verbinding met anderen 

wordt in de bijzondere setting van een zorgin-

stelling of anders veel gevraagd. De kracht van 

de kerk als geloofsgemeenschap bestaat in haar 

mogelijkheid om aan groeps-, netwerk- en ge-

meenschapsvorming bij te dragen. Daarbij gaat 

het in de visie van Van der Ven bij gemeenschap 

niet meer om de aloude scheiding tussen ge-

AMG
Aantekening
inspringen:

Naast de



inleiding4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 5

meenschap en maatschappij , waarbij de orga-

nische eenheid van het pre-industriële tijdperk 

afgezet wordt tegen de mechanische en functio-

nele eenheid van de industriële samenleving. 

Waar de kerk veelal vereenzelvigd wordt met 

dit organische type van gemeenschapsvorming, 

ziet Van der Ven de kerk als een gemeenschap 

in de lijn van Parsons, die oog heeft voor alle 

interacties in de samenleving als vormen van 

gemeenschap. Dat geldt voor zowel residenti-

ële interacties (gezin, fysieke nabijheid), voor 

professionele interacties (beroep of functie) of 

jurisdictionele interacties (wettelijke, zoals de 

burgerlijke gemeente). In een netwerksamenle-

ving bepaalt de variatie in dichtheid en sterkte 

van groepen en netwerken, dat wil zeggen de 

hoeveelheid relaties en de mate waarin mensen 

daaraan deelhebben, uiteindelijk de mate van 

gemeenschapsvorming (Van der Ven, 221). 

Liturgie en gemeenschap
Dit is een spannende benadering voor het be-

schouwen van liturgie in de instellingsvierin-

gen. De gegeven vormen van gemeenschap zijn 

namelijk deels voorgegeven of afgedwongen, 

maar komen nu in een liturgische setting bij 

elkaar. In de liturgische praktijk merken voor-

gangers dat juist verschillende verwachtingen 

en veronderstellingen omtrent participatie en 

gemeenschap aanleiding kunnen zijn tot con-

flicten en verlies aan gemeenschap.

Het eigene van de liturgie zelf heeft trouwens 

ook betrekking op de gemeenschapsvorming, 

al wordt daar theologisch verschillend over 

gedacht. In rooms-katholieke zin ligt meer 

nadruk op de objectiviteit van het liturgisch 

handelen dan in veel protestantse liturgie. De 

liturgische gemeenschap gaat in dit denken bo-

ven die van de verzamelde individuen uit want 

de Kerk is daar waar de liturgie gevierd wordt. 

Tegelijkertijd veronderstelt het voltrekken van 

liturgie een vorm van gemeenschap, namelijk 

die van betrokkenheid op hetgeen in het rituele 

handelen present gesteld wordt. Daarnaast geldt 

dat gemeenschap ook een beoogd gevolg is van 

het rituele en liturgische handelen. 

Als het gaat om de mate waarin de liturgie 

gemeenschap sticht, wijst de protestantse prak-

tisch-theoloog Heitink op een viertal factoren 

die constitutief zijn voor de vorming van een 

geloofsgemeenschap. Als eerste is de congrega-

tie, de verzamelde gemeente die in haar samen-

komst de liturgie viert, constitutief voor ge-

meenschapsvorming. Van der Ven zou hier spre-

ken van het Lichaam van Christus. Heitink wijst 

daarbij op de factor initiatie, de begeleiding 

van de verzamelde gemeente in hun inwijding 

en deelname. Hoe groter de onbekendheid met 

een liturgische setting en hoe diverser de ver-

zamelde gemeente, hoe meer dit van belang zal 

zijn. Constitutief voor gemeenschapsvorming 

is uiteraard ook de participatie, waarbij Van de 

Ven ons alert maakt op de verschillen in sterkte 

en interacties hiervan. Als vierde factor voor 

gemeenschapsvorming noemt Heitink de con-

templatie, de geloofservaring en aanbidding, de 

mystieke factor van het geloofsgeheim. Daarmee 

nadert hij de functionele én sacrale benadering 

van Van der Ven (Heitink 2007, 40).

Op scherp staan
Met op de achtergrond deze noties omtrent ge-

meenschapsvorming is de vraag voor dit thema-

nummer welke specifieke sociale, communicatieve 

en symbolische kwaliteiten de gemeenschapsvor-

ming in vieringen in instellingen kenmerken, hoe 

dit zich verhoudt tot een context van individuali-

sering en hoe voorgangers daarop anticiperen. 

In het eerste artikel verkent Thomas Quar-

tier de mogelijkheden tot het vormen van een 

spirituele leefgemeenschap in lijn met de Regel 

van Benedictus. Daarna zien we hoe dit vorm 

krijgt in de context van de psychiatrie, waar 

Taco Bos de problematiek van het onvermogen 

en het verlangen tot participatie beschrijft. An-

nemieke Dekker in de context van Bartiméus, 

en Jolien Bos in de context van een zorginstel-

ling voor ouderen, schetsen hoe de deelnemers 

aan een soms onvrijwillige leefgemeenschap 

zich met elkaar, met vrijwilligers en met een 

geloofsgemeenschap buiten de muren kunnen 

verbinden. 

Als het gaat om geestelijke zorg, zijn het niet 

alleen geestelijk verzorgers met een opdracht 

vanuit de kerken, maar ook de geestelijk ver-

zorgers vanuit een humanistische opdracht die 

bezinningsbijeenkomsten organiseren. Norbert 

de Kooter toont de eigenheid hiervan in een 

context waarin gemeenschap volgens vaste 

codes allereerst ook solidariteit betekent. Het 

interview met Harry Brands illustreert hoe een 

voorganger het individuele zelfverstaan van de 

gedetineerde kan stimuleren, juist doordat hij 

als ‘tegenover’ zijn rol inneemt. 

Waar mensen met geheel verschillende 

levensverhalen en vanuit verschillende ge-

loofstradities samenkomen, beschrijven Anne 

Gietema en Wout Huizing de betekenis van de 

vieringen waarin verschillen wegvallen en ieder 

in de eigenheid gekend wordt. Als straatpastor 

toont Luc Tanja ten slotte hoe een gemeen-

schappelijk lezen van de Bijbel herkenning en 

vervreemding oproept. 

Al met al contexten van vieringen waarin ei-

genlijk per definitie alles op scherp staat. Steeds 

klinkt als thema op: wat betekent gemeenschap 

in déze context, hoe krijgt het vorm en welke 

(on)mogelijkheden bieden ritualiteit en liturgie 

om bij te dragen aan gemeenschapsvorming? In 

een slotreflectie op de bijdragen reageren Ciska 

Stark en Martin Walton vanuit de drieslag van 

‘lotgenootschap-deelgenootschap en bondge-

nootschap’.

Literatuur
Bolt, E.W. (2011). Het ‘eigene’ van oecumenische 

vieringen in instellingen. Een praktisch theologisch 
onderzoek naar factoren om het ‘eigene’ te vatten. 
Masterscriptie PThU: Kampen.

Heitink, G. (2007). Een kerk met karakter. Tijd voor 
heroriëntatie. Kampen: Kok.

Murray, S. (2004). Church after Christendom. Milton 
Keynes: Paternoster.

Oskamp, P., Schuman, N.A. (1998). De weg van de 
liturgie. Tradities, achtergronden, praktijk. Zoeter-
meer: Meinema.

Post, P. (2007). Liturgische bewegingen. Thema’s, 
trends en perspectieven in tien jaar liturgiestudie 
Een literatuurverkenning 1995-2005. Zoetermeer: 
Meinema.

Ven, J. van der (1993). Ecclesiologie in context. Hand-
boek Praktische Theologie. Kampen: Kok.

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en 
directeur Onderwijs van de Protestantse Theologi-
sche Universiteit te Amsterdam/Groningen. 
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar 
Geestelijke Verzorging aan de Protestantse Theologi-
sche Universiteit locatie Groningen. 
mwalton@pthu.nl

l


