INLEIDING | CiSKA STARK & MARTIN WALTON

Alleen samen?

Paradoxen van gemeenschapsvorming bij
vieringen in een instelling

Soms heet het een viering of een kerkdienst. Soms een bezinningsmoment.
Het vindt plaats in de kapel van het ziekenhuis, in een voor de gelegenheid
omgebouwde fitnessruimte in de gevangenis of in een legertent op het plat-
teland van Afghanistan. Vieringen in de marge van het ‘gewone’ leven, op
plaatsen waar het samenleven gekleurd wordt door de specifieke situatie die
mensen voor korte of langere tijd, vrijwillig of onvrijwillig samenbrengt.

n liturgisch-homiletische handboeken

wordt dit type liturgie steevast achteraan

behandeld onder een opschrift zoals ‘bij-
zondere doelgroepen en bijzondere situaties),
waarna exemplarisch een aantal totaal verschil-
lende contexten beschreven wordt. ‘Vieringen
in de diaspora’ is een meer gemeenschappelijke
noemer waarop Oskamp en Schuman deze vie-
ringen samenbrengen, refererend aan de wereld-
wijde ‘verstrooiing’ van de joodse gemeenschap
en hun tempeldienst (1998, 407). Deze notie van
ontheemding verraadt iets van de paradoxen die
deze vieringen kenmerkt: op nieuwe plaatsen
ontwikkelt zich zowel gemeenschap als traditie,
en die is zowel vrij als gebonden aan de meer
reguliere praktijken van kerken en parochies.

‘Anders’
Liturgisch voltrekken de vieringen zich veelal

min of meer op dezelfde wijze als vieringen in

een reguliere context. Toch ervaren de voorgan-
gers dat zij specifieke competenties nodig heb-
ben om voor te gaan en dat er iets is wat deze
vieringen ‘anders’ maakt dan die in een regulie-
re wijkgemeente. Bezoekers of vrijwilligers in de
instelling prefereren nogal eens de setting van
deze diensten boven die van hun wijkgemeente.
Toch is er weinig onderzoek gedaan naar wat
er zo ‘anders’ en wellicht voor sommigen juist
aantrekkelijk is aan deze vieringen. In beschrij-
vingen wijst men op aandacht voor factoren
die feitelijk in iedere liturgische bezinning een
rol spelen. Dan gaat het om een zorgvuldige
afstemming met de diverse of de juist uniforme
doelgroep, het in acht nemen van de context
van de participanten en de sfeer en de ruimte
waarin gevierd wordt. Specifiek zijn vaak ook
de mogelijkheden en beperkingen van com-
municatie en interactie tussen de deelnemers en
de voorganger(s) en de tijd waarop en waarin

de viering plaatsvindt. Daarnaast wijst men op
de wijze waarop de Bijbel of andere bezinnende
teksten en muziek ter sprake komen in de vie-
ringen en hoe die vervolgens beleefd worden
(Bolt 2011).

Specifieke context

Als focus voor dit themanummer richten we
ons te midden van al deze factoren met name
op de doelgroep die samenkomt, vanwege de
specifiecke homogeniteit én diversiteit. Homo-
geniteit bijvoorbeeld vanwege een gedeeld lot
(ziekte, detentie) en diversiteit vanwege onder-
scheid in sociaaleconomische en culturele ach-
tergrond (interdenominationeel, wel- of niet
christelijk of gelovig). De doelgroep is veelal
aanwezig bij vieringen vanwege een specifieke
fase in hun levensloop. Verschillende aspecten
spelen hierbij een rol.

De participanten kiezen ervoor om een vie-
ring bij te wonen, maar hun omstandigheden
wijken af van die van de gemiddelde kerkganger
of parochiaan. Ten eerste het aspect van vrij-
willigheid (indiensttreding bij de krijgsmacht
of vrijwilliger in een zorginstelling) versus
niet-vrijwillig verblijf vanwege bijvoorbeeld
afgedwongen detentie of noodgedwongen zie-
kenhuisopname. Ten tweede is de factor lang of
kort verblijf van belang, en dus of het primair
gaat om een leefgemeenschap of een momen-
tane gemeenschap. Ten slotte is er ook de factor
é of extramuraal.

Naast de primaire doelgroep van de ‘(nood)
gedwongen’ verblijvenden zijn er altijd anderen
aanwezig: vooral vrijwilligers (voormalig ver-
blijvenden, partners, afgevaardigden van een

HANDELINGEN 2014 | 1

kerkgenootschap, toevallige passanten) en soms
tevens personeel. Tezamen met de voorganger
vormen zij een momentane of meer permanen-
te gemeenschap. Op dit specifieke aspect van
gemeenschapsvorming in de context van de instel-
lingsvieringen bij permanent en tijdelijk verblijf
richten wij ons.

Spanningsveld

De keuze voor gemeenschap is niet vanzelfspre-
kend. De binding tussen ‘belonging, ‘believing’
en ‘behaving’ is een losse geworden in onze
cultuur (Murray 2004, 13). Liturgie sticht niet
vanzelf gemeenschap. Er is een spanning tus-
sen het klassiek ecclesiae-gemeenschapsconcept
en de flexibele momentane gemeenschappen
die we voor ogen hebben (Post 2006,110). De
keuze voor dit thema zoekt dit spanningsveld
juist op en hangt samen met wat Van der Ven
onderscheidt als de kernfunctie van de kerk in
een samenleving die door urbanisering en indi-
vidualisering wordt gekenschetst (Van der Ven
1993, 213).

Individualisering biedt zowel kansen als gren-
zen, risico’s als uitdagingen voor gemeenschaps-
vorming. In instellingsvieringen is de aandacht
voor de mens als zijnde een waardevol individu
voor Gods aangezicht veelal een belangrijke
positieve insteek. Van verbinding met anderen
wordt in de bijzondere setting van een zorgin-
stelling of anders veel gevraagd. De kracht van
de kerk als geloofsgemeenschap bestaat in haar
mogelijkheid om aan groeps-, netwerk- en ge-
meenschapsvorming bij te dragen. Daarbij gaat
het in de visie van Van der Ven bij gemeenschap
niet meer om de aloude scheiding tussen ge-

>


AMG
Aantekening
inspringen:

Naast de


meenschap en maatschappij , waarbij de orga-
nische eenheid van het pre-industriéle tijdperk
afgezet wordt tegen de mechanische en functio-
nele eenheid van de industriéle samenleving.
Waar de kerk veelal vereenzelvigd wordt met
dit organische type van gemeenschapsvorming,
ziet Van der Ven de kerk als een gemeenschap
in de lijn van Parsons, die oog heeft voor alle
interacties in de samenleving als vormen van
gemeenschap. Dat geldt voor zowel residenti-
ele interacties (gezin, fysieke nabijheid), voor
professionele interacties (beroep of functie) of
jurisdictionele interacties (wettelijke, zoals de
burgerlijke gemeente). In een netwerksamenle-
ving bepaalt de variatie in dichtheid en sterkte
van groepen en netwerken, dat wil zeggen de
hoeveelheid relaties en de mate waarin mensen
daaraan deelhebben, uiteindelijk de mate van
gemeenschapsvorming (Van der Ven, 221).

Liturgie en gemeenschap

Dit is een spannende benadering voor het be-
schouwen van liturgie in de instellingsvierin-
gen. De gegeven vormen van gemeenschap zijn
namelijk deels voorgegeven of afgedwongen,
maar komen nu in een liturgische setting bij
elkaar. In de liturgische praktijk merken voor-
gangers dat juist verschillende verwachtingen
en veronderstellingen omtrent participatie en
gemeenschap aanleiding kunnen zijn tot con-
flicten en verlies aan gemeenschap.

Het eigene van de liturgie zelf heeft trouwens
ook betrekking op de gemeenschapsvorming,
al wordt daar theologisch verschillend over
gedacht. In rooms-katholieke zin ligt meer
nadruk op de objectiviteit van het liturgisch
handelen dan in veel protestantse liturgie. De

liturgische gemeenschap gaat in dit denken bo-
ven die van de verzamelde individuen uit want
de Kerk is daar waar de liturgie gevierd wordt.
Tegelijkertijd veronderstelt het voltrekken van
liturgie een vorm van gemeenschap, namelijk
die van betrokkenheid op hetgeen in het rituele
handelen present gesteld wordt. Daarnaast geldt
dat gemeenschap ook een beoogd gevolg is van
het rituele en liturgische handelen.

Als het gaat om de mate waarin de liturgie
gemeenschap sticht, wijst de protestantse prak-
tisch-theoloog Heitink op een viertal factoren
die constitutief zijn voor de vorming van een
geloofsgemeenschap. Als eerste is de congrega-
tie, de verzamelde gemeente die in haar samen-
komst de liturgie viert, constitutief voor ge-
meenschapsvorming. Van der Ven zou hier spre-
ken van het Lichaam van Christus. Heitink wijst
daarbij op de factor initiatie, de begeleiding
van de verzamelde gemeente in hun inwijding
en deelname. Hoe groter de onbekendheid met
een liturgische setting en hoe diverser de ver-
zamelde gemeente, hoe meer dit van belang zal
zijn. Constitutief voor gemeenschapsvorming
is uiteraard ook de participatie, waarbij Van de
Ven ons alert maakt op de verschillen in sterkte
en interacties hiervan. Als vierde factor voor
gemeenschapsvorming noemt Heitink de con-
templatie, de geloofservaring en aanbidding, de
mystieke factor van het geloofsgeheim. Daarmee
nadert hij de functionele én sacrale benadering
van Van der Ven (Heitink 2007, 40).

Op scherp staan

Met op de achtergrond deze noties omtrent ge-
meenschapsvorming is de vraag voor dit thema-
nummer welke specifieke sociale, communicatieve

en symbolische kwaliteiten de gemeenschapsvor-
ming in vieringen in instellingen kenmerken, hoe
dit zich verhoudt tot een context van individuali-
sering en hoe voorgangers daarop anticiperen.

In het eerste artikel verkent Thomas Quar-
tier de mogelijkheden tot het vormen van een
spirituele leefgemeenschap in lijn met de Regel
van Benedictus. Daarna zien we hoe dit vorm
krijgt in de context van de psychiatrie, waar
Taco Bos de problematiek van het onvermogen
en het verlangen tot participatie beschrijft. An-
nemieke Dekker in de context van Bartiméus,
en Jolien Bos in de context van een zorginstel-
ling voor ouderen, schetsen hoe de deelnemers
aan een soms onvrijwillige leefgemeenschap
zich met elkaar, met vrijwilligers en met een
geloofsgemeenschap buiten de muren kunnen
verbinden.

Als het gaat om geestelijke zorg, zijn het niet
alleen geestelijk verzorgers met een opdracht
vanuit de kerken, maar ook de geestelijk ver-
zorgers vanuit een humanistische opdracht die
bezinningsbijeenkomsten organiseren. Norbert
de Kooter toont de eigenheid hiervan in een
context waarin gemeenschap volgens vaste
codes allereerst ook solidariteit betekent. Het
interview met Harry Brands illustreert hoe een
voorganger het individuele zelfverstaan van de
gedetineerde kan stimuleren, juist doordat hij
als ‘tegenover’ zijn rol inneemt.

Waar mensen met geheel verschillende
levensverhalen en vanuit verschillende ge-
loofstradities samenkomen, beschrijven Anne
Gietema en Wout Huizing de betekenis van de
vieringen waarin verschillen wegvallen en ieder
in de eigenheid gekend wordt. Als straatpastor
toont Luc Tanja ten slotte hoe een gemeen-

HANDELINGEN 2014 | 1

schappelijk lezen van de Bijbel herkenning en
vervreemding oproept.

Al met al contexten van vieringen waarin ei-
genlijk per definitie alles op scherp staat. Steeds
klinkt als thema op: wat betekent gemeenschap
in déze context, hoe krijgt het vorm en welke
(on)mogelijkheden bieden ritualiteit en liturgie
om bij te dragen aan gemeenschapsvorming? In
een slotreflectie op de bijdragen reageren Ciska
Stark en Martin Walton vanuit de drieslag van
‘lotgenootschap-deelgenootschap en bondge-
nootschap’. <

Literatuur

Bolt, E-W. (2011). Het ‘eigene’ van oecumenische
vieringen in instellingen. Een praktisch theologisch
onderzoek naar factoren om het ‘eigene’ te vatten.
Masterscriptie PThU: Kampen.

Heitink, G. (2007). Een kerk met karakter. Tijd voor
heroriéntatie. Kampen: Kok.

Murray, S. (2004). Church after Christendom. Milton
Keynes: Paternoster.

Oskamp, P., Schuman, N.A. (1998). De weg van de
liturgie. Tradities, achtergronden, praktijk. Zoeter-
meer: Meinema.

Post, P. (2007). Liturgische bewegingen. Thema’s,
trends en perspectieven in tien jaar liturgiestudie
Een literatuurverkenning 1995-2005. Zoetermeer:
Meinema.

Ven, J. van der (1993). Ecclesiologie in context. Hand-
boek Praktische Theologie. Kampen: Kok.

Ciska (dr. E.) Stark is docent Praktische Theologie en
directeur Onderwijs van de Protestantse Theologi-
sche Universiteit te Amsterdam/Groningen.
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar
Geestelijke Verzorging aan de Protestantse Theologi-
sche Universiteit locatie Groningen.
mwalton@pthu.nl



