
onderzoekh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   i   2 7

O n d e r z O e K   |   N i e n k e  F o r t u i n  &  H a n s  S c h i l d e r m a n

Dynamisch 
doodsbewustzijn
Veranderende culturele, morele en  
religieuze opvattingen van de dood

De pastor of geestelijk verzorger aan een 

sterfbed kende vroeger een duidelijker 

taak en rol dan nu het geval is. Waar 

de omgang met de dood vroeger ingebed was in 

vanzelfsprekende kerkelijke rituelen, raakte deze 

later meer gemedicaliseerd, terwijl tegenwoordig 

de stervende zelf steeds meer de regie in handen 

lijkt te hebben. Met dergelijke verschuivingen 

corresponderen uiteenlopende culturele, morele 

en religieuze opvattingen van de dood. 

Allan Kellehear observeert dat er, ondanks de 

talloze religieuze overtuigingen en doodsri-

tuelen, maar enkele stijlen van omgang met 

de dood zijn (Kellehear 2007, 1). Mensen die 

geconfronteerd worden met de dood, putten 

uit gezamenlijke beelden over dood en sterven 

die zijn opgeslagen in het culturele geheugen. 

Jan Assmann ziet dat geheugen aanwezig in 

cultureel gedeelde symbolen, zoals teksten, lie-

deren, afbeeldingen, beelden, maskers, rituelen, 

merktekens in het landschap en andere ‘lieux 

de mémoire’. Het culturele geheugen vormt het 

symbolische en culturele raamwerk, dat gevoed 

wordt door traditie en wordt gedragen en door-

gegeven door specialisten (Assmann 2006, 8; 

2010a, 111-116; 2010b, 122). Aan de hand van 

een cultuurhistorische studie naar de omgang 

met de dood in West-Europa kan dit culturele 

geheugen van de dood ideaaltypisch in kaart 
l

De steun aan stervenden vertegenwoordigt een belangrijke prioriteit 
van geestelijke verzorging en pastoraat. Kennis van en inzicht in 
verschuivingen in opvattingen over de omgang met de dood helpen 
pastores, geestelijk verzorgers en vrijwilligers om de terminale zorg 
af te stemmen op de beleving en verwachtingen van mensen die hun 
levenseinde zien naderen.



onderzoekh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   2 9

< El Lissitzky, ‘Doodgravers’, 1965 

worden gebracht. Een ideaaltype illustreert wat 

essentieel is van een sociaal fenomeen door een 

accentuering van logisch onderscheiden ideeën, 

ook al kunnen die empirisch samenhangen. Het 

gaat dus niet om theoretische of empirische 

claims, maar om eenvoudige heuristische be-

grippen (Walter 1994, 47). 

Drie typen doodsbewustzijn
Waar de eerste indeling in typen van omgang 

met de dood gedaan werd door de historicus 

Philippe Ariès (Ariès 2003b), zijn recent ver-

schillende van dergelijke indelingen gemaakt 

door sociologen (Kellehear 2007; Seale 1998; 

Walter 1994; 1996a; 1996b). In dit artikel ba-

seren we ons op de indeling van Tony Walter 

in drie typen van doodsbewustzijn: de ‘traditi-

onele dood’, de ‘moderne dood’ en de ‘neo- of 

postmoderne dood’1 (Howarth 2007, 17; Walter 

1994, 47-64; 1996a, 353; 1996b, 195). 

Deze indeling van Walter heeft parallellen met 

andere categoriseringen. De ‘traditionele dood’ 

van Walter vertoont overeenkomsten met de 

‘getemde dood’ van Ariès (Walter 1996b, 193) 

en met de ‘goede dood’ van Kellehear (Kellehear 

2007, 87-122). De ‘moderne dood’ van Walter 

komt overeen met de ‘verborgen dood’ of ‘ver-

boden dood’ van Ariès (Ariès 2003, 585-628; 

Walter 1996b, 193) en met het ‘medische script’ 

van Seale (Seale 1998). Ook vertoont de ‘mo-

derne dood’ van Walter overeenkomsten met 

Kellehears beschrijving van de ‘schaamtevolle 

dood’ (Kellehear 2007, 213-250). De ‘postmo-

derne dood’ van Walter komt overeen met het 

‘revivalist script’ van Seale (Seale 1998). Alhoe-

wel de naamgeving van Walter suggereert dat 

het om een historische indeling gaat, benadrukt 

Walter dat het om een ideaaltypische indeling 

gaat, waarvan de beelden ook binnen één sa-

menleving of één individu kunnen voorkomen 

(Walter 1994, 60-64). 

In deze bijdrage lichten we deze indeling 

nader toe en hanteren het als een interpretatief 

kader voor opvattingen die mensen hebben over 

de naderende dood. Dat doen we aan de hand 

van interviews in de reeks NRC-artikelen ‘Het 

laatste woord’, die verscheen tussen maart 2011 

en maart 2013. NRC-redacteur Gijsbert van Es 

voert in deze artikelenreeks in 86 casusbeschrij-

vingen een open gesprek met mensen over hun 

laatste levensfase en de wijze waarop ze actief 

zin gegeven hebben aan hun naderende levens-

einde (zaterdageditie NRC; een selectie van deze 

gesprekken is gebundeld in: Van Es 2013). Aan 

het einde van deze bijdrage gaan we in op de 

culturele dynamiek van de dood en de betekenis 

ervan voor geestelijke verzorging en pastoraat.

De traditionele dood 
Het typische discours van de dood is traditi-

oneel gezien theologisch van aard (Howarth 

2007, 17). De autoriteit rond het sterven is de 

religieuze traditie, bekendgemaakt door de 

geestelijke (Walter 1994, 54). De dood wordt 

traditioneel beschouwd als het gevolg van de 

erfzonde (Bregman 2003, 20; Walter 1996c, 54) 

en het traditionele beeld van het hiernamaals 

wordt daarbij ontleend aan de christelijke es-

chatologie. Ondanks verschillen in de precieze 

invulling hiervan, is kenmerkend dat geloofd 

wordt in het voortbestaan van de ziel na de 

dood, in een oordeel na de dood door God en 
l



1 1onderzoek h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   21 0

in verschillende bestemmingen van de ziel na 

dit oordeel: de hemel, de hel en (afhankelijk van 

de geloofsstroming) eventueel ook het vagevuur 

(Ariès 2003b, 164; Binski 1996, 24-26; Nichols 

2010, 172; Ohler 2006, 165-168). 

Kenmerkend voor het traditionele sterven 

is de vaste reeks van stervensrituelen, waarvan 

– bijvoorbeeld in de rooms-katholieke variant 

– de algemene biecht, de ziekenzalving en de 

absolutie de meest kenmerkende elementen zijn 

(Ariès 1975, 20-21; Mischke 1996, 41-43; Paxton 

1990, 208-209). Het bidden en het deelnemen 

aan religieuze rituelen geven de stervende 

kracht bij de confrontatie met het naderende 

levenseinde (Walter 1994, 55). De typische tra-

ditionele wijze van omgang met het stoffelijk 

overschot is een kerkelijke begrafenis op kerke-

lijke grond (Howarth 2007, 218-219). 

De belangrijkste traditionele waarde is hier 

respect: respect voor de stervende of overledene, 

voor de traditie en voor de bijbehorende sociale 

gebruiken (Walter 1994, 59). Het traditionele 

beeld van een ‘goede dood’ is een dood waarin 

de stervende zich zowel spiritueel op de dood 

kan voorbereiden als praktisch, door het afron-

den van aardse zaken (Howarth 2007, 20; Kel-

lehear 2007, 91). 

Een andere belangrijke traditionele waarde 

bij de omgang met de dood is het bieden van 

sociale steun aan de stervende. Feldman argu-

menteert in dit kader dat onderscheid gemaakt 

dient te worden tussen de fysieke dood (het 

lichamelijke sterven) en de sociale dood (dat 

een persoon geen sociale relevantie meer heeft; 

is uitgesloten uit de gemeenschap). In traditio-

nele samenlevingen vindt de sociale dood pas 

weken, maanden of zelfs jaren na de fysieke 

dood plaats (Feldman 2010, 126-128; Walter 

1994, 48). 

Kenmerkend voor het traditionele ideaaltype 

is het publieke karakter van het sterven, waarbij 

de stervende omringd wordt door een groep 

mensen (Ariès 2003b, 27-28). Traditioneel ge-

zien zijn dit de buren van de stervende en de 

‘extended family’ (Walter 1994, 56). 

Een laatste traditionele waarde in de omgang 

met de dood is het bewustzijn van de eigen ver-

gankelijkheid. Reeds in de late Middeleeuwen 

werd juist de nadruk gelegd op dit element van 

het doodsbewustzijn (Huizinga 2008, 181). Al-

hoewel het traditionele ideaaltype geworteld is 

in christelijke tradities die sinds de Middeleeu-

wen in West-Europa bestaan, komt in de hui-

dige maatschappij bij ‘nieuwe Nederlanders’ ook 

een eigen traditionele wijze van omgang met 

de dood voor die geworteld is in islamitische 

tradities. Het artikel van Claudia Venhorst in dit 

themanummer van Handelingen gaat uitgebreid 

in op de islamitische wijze van omgang met het 

sterven.

Illustrerende citaten voor het traditionele  

ideaaltype:

“Aan de dood denk ik zelden. Mijn geloof geeft 

me de zekerheid dat ik niets te vrezen heb. Het 

is allemaal in Gods hand. Hij beschikt en ik 

vertrouw op Zijn oordeel. Ik geniet van elke dag 

die Hij me geeft en alles wat hierna komt, zal 

ook prachtig zijn.” 

Citaat van mr. G.Ph. Helders,  

NRC 13 augustus 2011

“Ik weet zeker dat God alles in de hand heeft, 

maar Zijn plan met mij en deze ziekte ken ik 

niet. Het mooie van ‘wandelen met God’ is dat 

Hij de dingen op Zijn tijd duidelijk maakt.” 

Citaat van Hans van Eijnsbergen, NRC 25 juni 

2011

“Allah, en alléén Allah beslist wanneer je tijd is 

gekomen. Dokters moeten niet zeggen: ‘Je hebt 

nog drie maanden te leven’, dat is hun zaak 

helemaal niet. Dan maken ze de mensen alleen 

maar bang en verdrietig. En als je bang en ver-

drietig bent, word je nóg zieker. Je moet bidden 

dat Allah je helpt, dat hij je weer beter maakt. 

Ook ik kan nog beter worden, als Allah dat wil. 

Of niet – ik moet gewoon afwachten hoe het 

met mij verder gaat.” 

Citaat van Malika, NRC 23 juni 2012

De moderne dood
Het moderne ideaaltype is geworteld in de 

veranderde omgang met de dood die opkwam 

in de twintigste eeuw. Kenmerkend voor de 

moderne maatschappij is dat religie wordt be-

schouwd als aspect van het privédomein (Van 

de Donk & Jonkers 2006, 13). De eschatologi-

sche visie van het moderne ideaaltype laat zich 

karakteriseren met de volgende woorden van 

Ariès: ‘Deze aarzelingen ten opzichte van een 

symbolische voorstelling van de dood, die ka-

rakteristiek zijn voor een nieuwe cultuur, geven 

uitdrukking aan het van nu af groeiende gevoel 

dat de dood niets is … en dat het niets zich niet 

laat voorstellen noch indenken’ (Ariès, 2003a, 

235). 

Voor het moderne ideaaltype overheerst een 

medisch discours over de dood, met als auto-

riteitsdragers de artsen (Howarth 2007, 17). 

De dood wordt hierbij opgevat als onmogelijk-

heid om het leven te verlengen, en het sterven 

daarmee als medische begrenzing of zelfs falen, 

wat ertoe leidt dat door middel van medische 

ingrepen de levensduur zo lang mogelijk wordt 

verlengd (Ashby 2009, 83; Franco 1985, 80-81). 

Een belangrijke moderne waarde in de om-

gang met de dood is vechtlust, zowel in de zin 

van een medisch gevecht tegen de ziekte als een 

psychologisch gevecht tegen de dood. Andere 

moderne waarden zijn gezondheid, privacy, 

discretie, waardigheid en onafhankelijkheid 

(Walter 1994, 59). 

Kenmerkend voor de moderne omgang met 

het stoffelijk overschot is de opkomst van het 

verschijnsel van crematie. Ariès typeert crematie 

hierbij als de meest definitieve manier om zich 

te ontdoen van de dode (Ariès 2003b, 603). In-

dien toch gekozen wordt voor begraven, hebben 

deze begrafenissen doorgaans een zeer beschei-

den karakter (Ariès 2003b, 601-602). 

Feldman wijst erop dat de dood in de moder-

ne maatschappij een voor de geschiedenis van 

de mensheid uniek voorkomen heeft van een 

langzaam, langdurig sociaal stervensproces in de 

laatste levensfase (Feldman 2010, 132). In feite 

sterft de mens in sociale zin, nog voordat de 

fysieke dood intreedt (Walter 1994, 51). Norbert 

Elias stelt dat het moderne sterven een eenzaam 

en moeilijk afscheid veronderstelt. Daarmee 

bedoelt hij niet alleen de fysieke afzondering 

van de mens in de laatste levensfase, maar ook 

juist de eenzaamheid van het zijn te midden van 

vele mensen voor wie de stervende geen sociale 

betekenis meer heeft (Elias 1985, 64-66). Kel-

lehear duidt de moderne dood dan ook wel aan 

als ‘schaamtevolle dood’. De benaming ‘schaam-

tevol’ is zowel op de geprojecteerde attitude 
l



1 3onderzoek h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   21 2

van vitale mensen ten opzichte van stervenden, 

als ook op de geïnternaliseerde emotionele en 

sociale reacties van stervenden op vitale mensen 

gebaseerd (Kellehear 2007, 210). Deze dood 

kenmerkt zich door afbrokkelend bewustzijn 

van het sterven, een afnemende steun voor de 

stervende en sociale stigmatisering van de ster-

vende (Kellehear 2007, 210-211). De moderne 

stervende past, om zich een houding te geven, 

een strategie toe van het ‘lijden in stilte’ (Walter 

1994, 55-56). In het verlengde hiervan ligt de 

neiging de dood te verbergen, wat zich uit in zo-

wel het letterlijk verborgen houden van de na-

derende dood van patiënten door artsen (Seale 

1998, 108), als in het psychologische ‘wegstop-

pen’ van de naderende dood door stervenden 

(Kübler-Ross 1969, 34-43).

Illustrerende citaten voor het moderne  

ideaaltype:

“Ik vind het echt verschrikkelijk dat ik bin-

nenkort doodga. Het is een niet te verdragen 

gedachte. Een nichtje van mij overleed onlangs, 

85 jaar was ze, iets jonger dan ik. Ze was gelo-

vig. Ze zei zeker te weten dat ze in de hemel aan 

de rechterhand van de Here Jezus zou komen 

te zitten. Ik vind het onbegrijpelijk dat je zoiets 

kunt denken, maar het is wel makkelijk als je 

het gelooft. Zelf verwacht ik dat er helemaal 

niks is na de dood. Ik vind het een afgrijselijk 

idee.” 

Citaat van Kees Boot, NRC 7 mei 2011 

“Hij ontkende volledig dat hij op korte termijn 

zou sterven. Het huis stroomde vol met mensen 

die op ziekenbezoek kwamen, dag in, dag uit. 

Dan vertelde hij wel over zijn chemokuren en 

behandelingen, maar hij weigerde onder ogen 

te zien dat die hem wel eens niet zouden kun-

nen redden. En niemand confronteerde hem 

daarmee. Daarvoor gaf hij ook de ruimte niet. 

Niemand, ook mij niet, stond hij toe daarover 

te praten.” 

Nilgün Büyür vertelt over de dood van haar 

man Hidayet Sahbaz, NRC 17 december 2011; 

Van Es 2013, 130.

“Hellevuur – zo voelt een chemokuur. Maar  

ik houd vol, ik ga mezelf hier doorheen slepen, 

ik ga winnen. Ik speel landjepik met de dood. 

Ik ga nog niet dood, ik kán nog niet dood, ik 

heb nog niet alles uit het leven gehaald wat 

erin zit. Ik vecht ervoor dat mij extra tijd wordt 

gegund.” 

Citaat van Marie-Anne van Krevelen,  

NRC 4 februari 2012

De postmoderne dood 
Het postmoderne ideaaltype wortelt in de ver-

anderde omgang met de dood die is ontstaan 

vanaf de jaren zeventig. Het dominante discours 

is psychologisch van aard waarbij de autoriteit 

de stervende zelf is, die (eventueel geholpen 

door anderen) eigen keuzes maakt (Walter 1994, 

54). De typische institutie voor het postmo-

derne sterven is de thuissituatie of het hospice 

(Walter 1994, 48 en 54). 

In de postmoderne zorg rond het sterven is 

een tweedeling waar te nemen tussen de hospi-

cebeweging en de euthanasiebeweging. De eu-

thanasiebeweging en de hospicebeweging leggen 

beide nadruk op het recht van de stervende om 

op eigen wijze het stervensproces vorm te geven. 

Beide streven naar een goede afstemming tussen 

de sociale en de fysieke dood, kenmerkend voor 

het postmoderne ideaaltype. De hospicebewe-

ging streeft hiernaar door het vertragen van de 

sociale dood, en de euthanasiebeweging door 

het versnellen van de fysieke dood (Feldman 

2010, 136; Walter 1994, 51). De hospicebewe-

ging is gewoonlijk tegen actieve euthanasie 

(waarbij actief stappen worden genomen om 

het leven te beëindigen), maar voor passieve 

euthanasie (waarbij een natuurlijke dood volgt 

nadat de behandeling is stopgezet) (Walter 

1994, 30 en 152).

Kenmerkend voor het postmoderne ideaal-

type is het idee van de ‘natuurlijkheid’ van de 

dood in existentiële zin: sterven wordt gezien 

als normaal onderdeel van de levenscyclus 

(Ashby 2009, 79; Bregman 2003, 20). Een ander 

kenmerk van dit ideaaltype is een ‘expressieve’ 

instelling: het geloof dat het gezond is gevoelens 

te uiten (Bregman 2003, 20-31; Walter 1994, 

55-56). Centrale waarden zijn uitdrukking van 

gevoelens, persoonlijke groei, communicatie, 

autonomie en het maken van geïnformeerde 

keuzes. De postmoderne nadruk op com-

municatie en op de autonomie van de patiënt 

heeft geleid tot een sterke toename in het aantal 

artsen dat terminaal zieken op de hoogte stelt 

van hun situatie, zodat ze zich op de naderende 

dood kunnen voorbereiden2 (Seale 1998, 108-

110). 

De postmoderne ‘goede dood’ kan worden 

getypeerd als een proces waarin de stervende 

bewust, zonder te veel pijn, op zijn of haar eigen 

manier kan sterven, nadat persoonlijke en psy-

chologische zaken zijn afgerond (Walter 1994, 

59). Het sterven is een daad van zelfvoleinding. 

Dit beeld staat in contrast met traditionele op-

vattingen, waarin de voleinding bereikt wordt in 

God (Bregman 2003, 27). 

Kenmerkend voor het postmoderne ideaal-

type is een verscheidenheid aan eschatologi-

sche beelden (Bernts et al. 2007, 218), die met 

elkaar gemeen hebben dat er wel ‘iets’ is na de 

dood. Niet alleen de postmoderne eschatologie 

maar ook de postmoderne religie is pluriform. 

Zij vertoont verschijningsvormen die soms in 

weinig opzichten meer doen denken aan de 

traditionele institutioneel gebonden religie. 

Veel vormen van nieuwe religie of spiritualiteit 

lijken niet gericht op het opheffen van menselijk 

tekort, maar op de vervulling van het zelf. Der-

gelijke vormen van ‘nieuwe religie’ kenmerken 

zich niet door ‘dwang van bovenaf ’, maar bieden 

veeleer niet-verplichtende keuzemogelijkheden 

(Van de Donk en Jonkers 2006, 14). 

Venbrux et al. signaleren in het postmoderne 

Nederland een behoefte aan nieuwe uitvaart

rituelen, die de belangrijkste waarden en het 

wereldbeeld van de overledene in beeld bren-

gen. Zowel in nieuwe manieren om de dood te 

ritualiseren als in nieuw opgekomen collectieve 

herdenkingsbijeenkomsten is veel ruimte voor 

individuele originaliteit en creativiteit (Venbrux 

et al. 2009, 97-101). De persoonlijke omgang 

met de as van overledenen toont dat niet meer 

voor crematie gekozen wordt als radicale manier 

om zich van de dode te ontdoen. Postmoderne 

motivaties voor crematie kenmerken zich door 

weerstand tegen traditionele begraafplaatsen, de 

mogelijkheid om de keuze voor de bestemming 

van de as uit te stellen en de mogelijkheid tot 

het houden van persoonlijke rituelen met de as 

(Prendergast et al. 2010, 886). Niet alleen zijn 

nieuwe rituelen ontstaan in de omgang met het 
l



1 5onderzoek h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   2

stoffelijk overschot, ook is een groeiende vraag 

naar nieuw ritueel handelen rond het sterfbed 

waar te nemen (Quartier 2010, 108-109). Hier-

door is een nieuwe rol ontstaan van een ritueel 

begeleider die mensen helpt bij het ritualiseren. 

Het referentiekader van de stervende en diens 

naasten vormt, naast cultuur en traditie, de 

basis van het ritueel (Grimes 2000, 4; Quartier 

2010, 110-111). 

Illustrerende citaten voor het postmoderne 

ideaaltype:

“Mijn kist heb ik beschilderd met mijn twee 

nichtjes en drie kinderen van vrienden. Voor 

hen is het ook moeilijk dat tante Ilse er straks 

niet meer is. Bij het schilderen hebben we erover 

kunnen praten.” 

Citaat van Ilse Sprenger, NRC 16 april 2011

“Toen duidelijk werd dat ik ongeneeslijk ziek 

was, zeiden ze: ‘Je hebt het niet voor het kiezen, 

hè.’ Daarop kan ik terugzeggen: ‘Ja, maar ik kan 

wel zélf kiezen hoe ik mijn leven afsluit.’ Ik heb 

de regie gepakt. Ik ben zo ontzettend blij met 

m’n leven zoals ’t is gelopen. Dat wil ik vieren, 

samen vieren – en niet straks zo’n treurige toe-

stand rondom een kist en daarna lauwe koffie 

met droge cake.” 

Citaat van Ton Vermunt, NRC 26 januari 2013

“Bij deze ziekte moet je er op tijd bij zijn om je 

wensen voor euthanasie kenbaar te maken en 

vast te leggen. Ik wil heel graag in de buiten-

lucht m’n einde meemaken: op het strand, of 

aan de duinrand. Uitzicht tot aan de horizon, 

de wind, het ruisen van de golven, de lucht, de 

wolken – dat is mijn landschap, dat maakt mij 

gelukkig. Een maand of twee geleden zei ik dit 

tegen de huisarts, als idee, waarop hij zei: ‘Als je 

dat echt wilt, dan kan dat.’” 

Citaat van Marjan Reckers, NRC 23 februari 

2013

Dynamiek van de dood 
Met behulp van het kwalitatieve analysepakket 

ATLAS.ti zijn 65 van de interviews over de na-

derende dood in fragmenten opgeknipt, die ver-

volgens zijn voorzien van een inductieve code. 

Deze codes zijn geclassificeerd naar een tradi-

tioneel, modern of postmodern ideaaltype. Uit 

de analyse blijkt dat 26 procent van de tekstfrag-

menten wijst op een traditionele omgang met 

de dood, 21 procent op een moderne omgang 

met de dood en 53 procent op een postmoderne 

omgang met de dood (Fortuin 2012, 71-73). 

Echter, er blijkt geen sprake te zijn van puur 

‘traditionele’, ‘moderne’ of ‘postmoderne’ ster-

venden. Zoals gezegd komen de ideaaltypen 

niet in ‘pure’ vorm voor in de werkelijkheid. 

Dit blijkt uit de analyseresultaten, die tonen dat 

mensen in hun beleving van de laatste levens-

fase putten uit verschillende ideaaltypen. In de 

meeste gesprekken (51 procent) wordt de nade-

rende dood overwegend vanuit het postmoder-

ne ideaaltype beleefd. In vier van de 65 gevallen 

overweegt het traditionele ideaaltype, en in 

eveneens vier gevallen overweegt het moderne 

ideaaltype. In de overige zes gevallen is geen 

sprake van één overwegend ideaaltype (Fortuin 

2012, 71-73). Daarbij moet bedacht worden dat 

de steekproef genomen is uit een medium – een 

landelijk en als liberaal bekend staand dagblad 

met een hoogopgeleid en op zelfontplooiing 

gericht lezerspubliek – dat de aanstaande eigen 

1 4

dood wellicht ook graag ‘postmodern’ portret-

teert. 

De culturele dynamiek van de dood veronder

stelt dat de cultuur het geheugen ‘stuurt’ bij de 

interpretatie van wat het beste als contingentie-

ervaring kan worden opgevat: namelijk het ‘toe-

val’ van de dood die uiteindelijk niet te beheer-

sen valt. Omdat de analyse casussen betreft van 

mensen die de dood als onontkoombaar zien 

naderen, krijgt zin geven het karakter van het 

herwaarderen van het leven, zowel retrospectief 

– wat blijkt mijn leven waard? –, als prospectief 

– wat staat mij nu te doen? 

De dynamiek van de dood heeft daarbij niet 

zo zeer betrekking op het formele feit dat de 

cultuur uiteenlopende symbolische vormen als 

traditie aanbiedt (‘cultureel kapitaal’), maar 

vooral op de vraag hoe dat gebeurt. Deze ‘hoe-

vraag’ betreft het proces van culturele selectie 

van betekenissen van de dood: wie herinnert 

zich wat, en wanneer? Daarbij lijken twee op el-

kaar inwerkende factoren van belang. Enerzijds 

is dat de fysieke status waarbij de dood als eind-

term (‘dit is het einde’) dan wel als transitieterm 

(‘er is meer’) geldt. Anderzijds is dat de sociale 

status waarbij de dood vooral als een defect 

van het sociaal netwerk wordt beleefd, dan wel 

als een min of meer geïntegreerd mechanisme 

van gemeenschapsvernieuwing wordt ervaren. 

Vervolgonderzoek is van groot belang – en 

overigens ook gaande – om na te gaan hoe dit 

proces van selectieve toe-eigening van culturele 

betekenissen in het geheugen werkt onder druk 

van het aanstaande sterven. 

Uit onze analyse van de verschillende wijzen 

waarop culturele ideaaltypen van de dood bete-

kenis krijgen in het aanstaande sterven, valt niet 

zomaar een conclusie te trekken over de taak en 

rol van de religieus begeleider. 

Het ligt voor de hand dat de kerken met hun 

ambtsdragers de zorgtaak rond het aanstaande 

sterven rechtstreeks kunnen ontlenen aan wat 

het traditionele ideaaltype van de dood aan 

waarden, normen en overtuigingen bevat. Ook 

al blijkt dit ideaaltype beperkt aanhang te heb-

ben in ons onderzoek (26 procent van de tekst-

fragmenten is terug te voeren op dit ideaaltype), 

kerken blijven institutionele dragers van eeu-

wenlang cultureel breed gedragen overtuigingen 

van leven, dood en voortbestaan. 

Tegelijkertijd zijn er veel aanwijzingen dat de 

stervende vaker de eigen regie over het sterven 

wil voeren. De geestelijk begeleider lijkt daarmee 

minder een vertegenwoordiger van een vast-

staand religieus gedachtegoed te zijn, eerder een 

cultureel procesbegeleider bij het sterven die de 

eigen betekenis daarvan voor de stervende helpt 

interpreteren. 

De stervende is in relatie tot pastor of arts 

meer autonoom geworden, zo zou de bewering 

kunnen luiden. Echter, de praktijk van het ster-

ven toont aan dat deze zelfbeschikking in situ-

aties van afscheid, breekbaarheid en pijn zeer 

relatief is. Beter is wellicht te constateren dat 

waarden als autonomie, authenticiteit en waar-

digheid in dergelijke situaties van belang zijn; 

waarden die overigens zowel argumenten bieden 

voor actieve levensbeëindiging als voor onder-

steuning van een natuurlijk levenseinde. 

De dynamiek van het doodsbewustzijn stelt 

hoe dan ook eigen eisen aan het functioneren 

van de geestelijk verzorger of pastor bij mensen 

die voor hun levenseinde staan. Dat geldt al- l



1 7onderzoek1 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   2

uitgedrukt kunnen worden en daarbij ook ver-

staanbaar blijven voor degenen die binnenkort 

iemand verliezen. Dat is niet alleen een grote 

uitdaging voor degenen die gaan sterven, maar 

ook voor degenen die hen daarbij zo goed mo-

gelijk trachten te ondersteunen. 

lereerst de empathie en opmerkzaamheid naar 

deze mens in haar of zijn omgeving. Bij religieu-

ze counseling zal een eerder ‘modern stervende’ 

het moedig vinden te lijden in stilte, terwijl een 

‘postmoderne stervende’ het juist moedig zal 

vinden de eigen gevoelens te uiten. Een ‘traditi-

oneel stervende’ zal verwachten dat een ambts-

drager een liturgisch ritueel uitvoert, terwijl een 

‘postmoderne stervende’ behoefte heeft aan een 

ritueel procesbegeleider die helpt om gevoelens 

in eigen rituelen uit te drukken. 

Bij ethische vraagstukken is het belangrijk te 

weten of de stervende de regie over het sterven 

in handen legt bij de kerk, de artsen of bij zich-

zelf. Juist omdat mensen in de praktijk kenmer-

ken vertonen van verschillende ideaaltypen van 

omgang met de dood is het belangrijk sensibi-

liteit te ontwikkelen voor deze ideaaltypen en 

steeds helder voor ogen te hebben vanuit welke 

culturele doodsbeelden een stervende de dood 

tegemoet treedt.

Culturele, morele en religieuze opvattingen in 

onze samenleving veranderen in snel tempo; 

althans, het lijkt dat deze opvattingen minder 

collectief en eenduidig gedragen worden en 

daarmee in sociaal opzicht eerder onvoorspel-

baar worden en een wederzijdse basis van ver-

trouwen kunnen aantasten. De naderende dood 

vertegenwoordigt een aanstaand verlies met een 

grote emotionele impact, die behalve biografi-

sche ook culturele herinneringen wakker roept 

waarin morele en religieuze opvattingen vervat 

liggen. Een professionele omgang daarmee vergt 

culturele sensibiliteit, niet alleen voor de inhoud 

van deze waarden en overtuigingen, maar ook 

voor de wijze waarop deze individueel variëren, 

Noten
1 In dit artikel gebruiken we de benaming ‘postmo-

derne dood’, in lijn met Howarth (2007) en Walter 
(1996a; 1996b).

2 Waar in een onderzoek uit 1961 nog 88 procent van 
de artsen aangaf een terminale ziekte voor hun 
patiënten te verbergen, bleek uit een onderzoek uit 
1979 dat 97 procent van de artsen de voorkeur gaf 
aan het openbaar maken van hun diagnose (Seale 
1998, 108).

Literatuur
Ariès, P. (1975). Met het oog op de dood. Westerse 

opvattingen over de dood, van de Middeleeuwen tot 
heden (vertaald door W.P. van Toorn). Amsterdam: 
Wetenschappelijke Uitgeverij BV.

Ariès, P. (2003a). Het beeld van de dood (vertaald door 
J. Holierhoek; 2e druk). Amsterdam: SUN.

Ariès, P. (2003b). Het uur van onze dood. Duizend jaar 
sterven, begraven en gedenken (vertaald door R. de 
Roo-Raymakers; 2e druk). Amsterdam: de Arbei-
derspers.

Ashby, M. (2009). The dying human: a perspective 
from palliative medicine. In: A. Kellehear (red.), 
The study of dying: From autonomy to transforma-
tion (76-98). Cambridge: Cambridge University 
Press.

Assmann, J. (2006). Religion and cultural memory 
(vertaald door R. Livingstone). Stanford, Califor-
nia: Stanford University Press.

Assmann, J. (2010a). Communicative and cultural 
memory. In: A. Erll & A. Nünning (red.), A compa-
nion to cultural memory studies (109-118). Berlijn: 
De Gruyter.

Assmann, J. (2010b). Globalization, universalism, and 
the erosion of cultural memory. In: A. Assmann & 

S. Conrad (red.), Memory in a global age (121-137). 
Houndmills: Palgrave Macmillan.

Bernts, T., Dekker, G. & Hart, J. de (2007). God in 
Nederland 1996-2006. Kampen: Ten Have.

Binski, P. (1996). Medieval death: Ritual and represen-
tation. New York: Cornell University Press.

Bregman, L. (2003). Death and dying, spirituality 
and religions: A study of the death awareness 
movement. American University studies Series VII: 
Theology and Religion, Vol. 228. New York: Peter 
Lang.

Donk, W. van de & Jonkers, P. (2006). Geloven in het 
publieke domein. Een introductie van deze verken-
ning. In: W.B.H.J. van de Donk et al. (red.) Geloven 
in het publieke domein. Verkenningen van een dub-
bele transformatie (13-24). Amsterdam: Amsterdam 
University Press.

Elias, N. (1985). The loneliness of the Dying. Oxford: 
Basil Blackwell.

Es, G. van (2013). Het laatste woord. De kunst van 
leven met de dood. Amsterdam: Nieuw Amsterdam.

Feldman, K. (2010). Tod und Gesellschaft: Socialwis-
senschafliche Thanatologie im Überblick (2. Aufl.). 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Fortuin, N.P.M. (2012). Het collectieve geheugen van 
de dood. Een exploratie vanuit ‘embodied/embedded 
cognition’. Nijmegen: Radboud Universiteit. 

Franco, V.W. (1985). The hospice: humane care for 
the dying. Journal of Religion and Health, 24 (1), 
79-89.

Grimes, R.L. (2000). Deeply into the bone: Re-inven-
ting rites of passage. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Howarth, G. (2007). Death & Dying: A sociological 
introduction. Cambridge: Polity Press.

Huizinga, J. (2008). Herfsttij der Middeleeuwen (30e 
druk). Amsterdam/Antwerpen: Contact.

Kellehear, A. (2007). A social history of dying. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Kübler-Ross, E. (1969). On death and dying. London: 
Macmillan.

Mischke, M. (1996). Der Umgang mit dem Tod: Vom 
Wandel in der abendländischen Geschichte. Reihe 
historische Antropologie, Bd 25. Berlijn: Dietrich 
Reimer Verlag.

Nichols, T. (2010). Death and Afterlife: A Theological 
Introduction. Michigan: Brazos Press.

Ohler, N. (2006). Sterben und Tod im Mittelalter. Düs-
seldorf: Patmos Verlag.

Paxton, F.S. (1990). Christianizing Death: The creation 
of a ritual process in early medieval Europe. New 
York: Cornell University Press.

Prendergast, D., Hockey J. & Kellaher, L. (2006). 
Blowing in the wind? Identity, materiality, and the 
destinations of human ashes. Journal of the Royal 
Anthropological Institute (N.S.), 12, 881-898.

Quartier, T. (2010). Deathbed rituals: Roles of spiri-
tual caregivers in Dutch hospitals. Mortality, 15 (2), 
107-121.

Seale, C. (1998). Constructing death: the sociology of 
dying and bereavement. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Venbrux, E., Peelen, J. & Altena, M. (2009). Going 
Dutch: Individualisation, secularisation and chan-
ges in death rites. Mortality, 14 (2), 97-101.

Walter, T. (1994). The revival of death. New York: 
Routledge.

Walter, T. (1996a). Developments in spiritual care of 
the dying. Religion, 26, 353-363.

Walter, T. (1996b). Facing death without tradition. In: 
G. Howarth & P.C. Jupp (red.), Contemporary issues 
in the sociology of death, dying and disposal (193-
204). Houndmills: Macmillan Press.

Walter, T. (1996c). The eclipse of eternity: A sociology of 
the afterlife. Houndmills: Macmillan Press.

Nienke (drs. N.P.M.) Fortuin doet promotieonderzoek 
naar de zingeving aan de naderende dood aan de Fa-
culteit der Filosofie, Theologie en Religiewetenschap-
pen aan de Radboud Universiteit Nijmegen.  
n.fortuin@ftr.ru.nl

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoogleraar Re-
ligie en Zorg aan de Faculteit der Filosofie, Theologie 
en Religiewetenschappen aan de Radboud Universi-
teit Nijmegen.  
h.schilderman@ftr.ru.nl

l


