ONDERZOEK |

Dynamisch

NIENKE FORTUIN & HANS SCHILDERMAN

doodsbewustzijn

Veranderende culturele, morele en
religieuze opvattingen van de dood

De steun aan stervenden vertegenwoordigt een belangrijke prioriteit
van geestelijke verzorging en pastoraat. Kennis van en inzicht in
verschuivingen in opvattingen over de omgang met de dood helpen
pastores, geestelijk verzorgers en vrijwilligers om de terminale zorg
af te stemmen op de beleving en verwachtingen van mensen die hun

levenseinde zien naderen.

e pastor of geestelijk verzorger aan een
D sterfbed kende vroeger een duidelijker

taak en rol dan nu het geval is. Waar
de omgang met de dood vroeger ingebed was in
vanzelfsprekende kerkelijke rituelen, raakte deze
later meer gemedicaliseerd, terwijl tegenwoordig
de stervende zelf steeds meer de regie in handen
lijkt te hebben. Met dergelijke verschuivingen
corresponderen uiteenlopende culturele, morele
en religieuze opvattingen van de dood.

Allan Kellehear observeert dat er, ondanks de
talloze religieuze overtuigingen en doodsri-
tuelen, maar enkele stijlen van omgang met
de dood zijn (Kellehear 2007, 1). Mensen die

HANDELINGEN 2014 | 2

geconfronteerd worden met de dood, putten
uit gezamenlijke beelden over dood en sterven
die zijn opgeslagen in het culturele geheugen.
Jan Assmann ziet dat geheugen aanwezig in
cultureel gedeelde symbolen, zoals teksten, lie-
deren, afbeeldingen, beelden, maskers, rituelen,
merktekens in het landschap en andere ‘lieux
de mémoire’. Het culturele geheugen vormt het
symbolische en culturele raamwerk, dat gevoed
wordt door traditie en wordt gedragen en door-
gegeven door specialisten (Assmann 2006, 8;
2010a, 111-116; 2010b, 122). Aan de hand van
een cultuurhistorische studie naar de omgang
met de dood in West-Europa kan dit culturele
geheugen van de dood ideaaltypisch in kaart



worden gebracht. Een ideaaltype illustreert wat
essentieel is van een sociaal fenomeen door een
accentuering van logisch onderscheiden ideeén,
ook al kunnen die empirisch samenhangen. Het
gaat dus niet om theoretische of empirische
claims, maar om eenvoudige heuristische be-
grippen (Walter 1994, 47).

Drie typen doodsbewustzijn

Waar de eerste indeling in typen van omgang
met de dood gedaan werd door de historicus
Philippe Aries (Aries 2003b), zijn recent ver-
schillende van dergelijke indelingen gemaakt
door sociologen (Kellehear 2007; Seale 1998;
Walter 1994; 1996a; 1996b). In dit artikel ba-
seren we ons op de indeling van Tony Walter
in drie typen van doodsbewustzijn: de ‘traditi-
onele dood’, de ‘moderne dood’ en de ‘neo- of
postmoderne dood™ (Howarth 2007, 17; Walter
1994, 47-64; 19964, 353; 1996b, 195).

Deze indeling van Walter heeft parallellen met
andere categoriseringen. De ‘traditionele dood’
van Walter vertoont overeenkomsten met de
‘getemde dood’ van Aries (Walter 1996b, 193)
en met de ‘goede dood’ van Kellehear (Kellehear
2007, 87-122). De ‘moderne dood’ van Walter
komt overeen met de ‘verborgen dood’ of ‘ver-
boden dood’ van Aries (Aries 2003, 585-628;
Walter 1996b, 193) en met het ‘medische script’
van Seale (Seale 1998). Ook vertoont de ‘mo-
derne dood’ van Walter overeenkomsten met
Kellehears beschrijving van de ‘schaamtevolle
dood’ (Kellehear 2007, 213-250). De ‘postmo-
derne dood’ van Walter komt overeen met het
‘revivalist script’ van Seale (Seale 1998). Alhoe-

< El Lissitzky, ‘Doodgravers, 1965

HANDELINGEN 2014 | 2

wel de naamgeving van Walter suggereert dat
het om een historische indeling gaat, benadrukt
Walter dat het om een ideaaltypische indeling
gaat, waarvan de beelden ook binnen één sa-
menleving of één individu kunnen voorkomen
(Walter 1994, 60-64).

In deze bijdrage lichten we deze indeling
nader toe en hanteren het als een interpretatief
kader voor opvattingen die mensen hebben over
de naderende dood. Dat doen we aan de hand
van interviews in de reeks NRC-artikelen ‘Het
laatste woord’, die verscheen tussen maart 2011
en maart 2013. NRC-redacteur Gijsbert van Es
voert in deze artikelenreeks in 86 casusbeschrij-
vingen een open gesprek met mensen over hun
laatste levensfase en de wijze waarop ze actief
zin gegeven hebben aan hun naderende levens-
einde (zaterdageditie NRC; een selectie van deze
gesprekken is gebundeld in: Van Es 2013). Aan
het einde van deze bijdrage gaan we in op de
culturele dynamiek van de dood en de betekenis
ervan voor geestelijke verzorging en pastoraat.

De traditionele dood

Het typische discours van de dood is traditi-
oneel gezien theologisch van aard (Howarth
2007, 17). De autoriteit rond het sterven is de
religieuze traditie, bekendgemaakt door de
geestelijke (Walter 1994, 54). De dood wordt
traditioneel beschouwd als het gevolg van de
erfzonde (Bregman 2003, 20; Walter 1996¢, 54)
en het traditionele beeld van het hiernamaals
wordt daarbij ontleend aan de christelijke es-
chatologie. Ondanks verschillen in de precieze
invulling hiervan, is kenmerkend dat geloofd
wordt in het voortbestaan van de ziel na de
dood, in een oordeel na de dood door God en >



in verschillende bestemmingen van de ziel na
dit oordeel: de hemel, de hel en (athankelijk van
de geloofsstroming) eventueel ook het vagevuur
(Aries 2003b, 164; Binski 1996, 24-26; Nichols
2010, 172; Ohler 2006, 165-168).

Kenmerkend voor het traditionele sterven
is de vaste reeks van stervensrituelen, waarvan
—bijvoorbeeld in de rooms-katholieke variant
— de algemene biecht, de ziekenzalving en de
absolutie de meest kenmerkende elementen zijn
(Aries 1975, 20-21; Mischke 1996, 41-43; Paxton
1990, 208-209). Het bidden en het deelnemen
aan religieuze rituelen geven de stervende
kracht bij de confrontatie met het naderende
levenseinde (Walter 1994, 55). De typische tra-
ditionele wijze van omgang met het stoffelijk
overschot is een kerkelijke begrafenis op kerke-
lijke grond (Howarth 2007, 218-219).

De belangrijkste traditionele waarde is hier
respect: respect voor de stervende of overledene,
voor de traditie en voor de bijbehorende sociale
gebruiken (Walter 1994, 59). Het traditionele
beeld van een ‘goede dood’ is een dood waarin
de stervende zich zowel spiritueel op de dood
kan voorbereiden als praktisch, door het afron-
den van aardse zaken (Howarth 2007, 20; Kel-
lehear 2007, 91).

Een andere belangrijke traditionele waarde
bij de omgang met de dood is het bieden van
sociale steun aan de stervende. Feldman argu-
menteert in dit kader dat onderscheid gemaakt
dient te worden tussen de fysieke dood (het
lichamelijke sterven) en de sociale dood (dat
een persoon geen sociale relevantie meer heeft;
is uitgesloten uit de gemeenschap). In traditio-
nele samenlevingen vindt de sociale dood pas
weken, maanden of zelfs jaren na de fysieke

dood plaats (Feldman 2010, 126-128; Walter
1994, 48).

Kenmerkend voor het traditionele ideaaltype
is het publieke karakter van het sterven, waarbij
de stervende omringd wordt door een groep
mensen (Aries 2003b, 27-28). Traditioneel ge-
zien zijn dit de buren van de stervende en de
‘extended family’ (Walter 1994, 56).

Een laatste traditionele waarde in de omgang
met de dood is het bewustzijn van de eigen ver-
gankelijkheid. Reeds in de late Middeleeuwen
werd juist de nadruk gelegd op dit element van
het doodsbewustzijn (Huizinga 2008, 181). Al-
hoewel het traditionele ideaaltype geworteld is
in christelijke tradities die sinds de Middeleeu-
wen in West-Europa bestaan, komt in de hui-
dige maatschappij bij ‘nieuwe Nederlanders’ ook
een eigen traditionele wijze van omgang met
de dood voor die geworteld is in islamitische
tradities. Het artikel van Claudia Venhorst in dit
themanummer van Handelingen gaat uitgebreid
in op de islamitische wijze van omgang met het
sterven.

[lustrerende citaten voor het traditionele
ideaaltype:
“Aan de dood denk ik zelden. Mijn geloof geeft
me de zekerheid dat ik niets te vrezen heb. Het
is allemaal in Gods hand. Hij beschikt en ik
vertrouw op Zijn oordeel. Ik geniet van elke dag
die Hij me geeft en alles wat hierna komt, zal
ook prachtig zijn.”
Citaat van mr. G.Ph. Helders,
NRC 13 augustus 2011

“Ik weet zeker dat God alles in de hand heeft,
maar Zijn plan met mij en deze ziekte ken ik

niet. Het mooie van ‘wandelen met God’ is dat
Hij de dingen op Zijn tijd duidelijk maakt.”
Citaat van Hans van Eijnsbergen, NRC 25 juni
2011

“Allah, en alléén Allah beslist wanneer je tijd is
gekomen. Dokters moeten niet zeggen: ‘Je hebt
nog drie maanden te leven, dat is hun zaak
helemaal niet. Dan maken ze de mensen alleen
maar bang en verdrietig. En als je bang en ver-
drietig bent, word je nég zieker. Je moet bidden
dat Allah je helpt, dat hij je weer beter maakt.
Ook ik kan nog beter worden, als Allah dat wil.
Of niet — ik moet gewoon afwachten hoe het
met mij verder gaat.”

Citaat van Malika, NRC 23 juni 2012

De moderne dood

Het moderne ideaaltype is geworteld in de
veranderde omgang met de dood die opkwam
in de twintigste eeuw. Kenmerkend voor de
moderne maatschappij is dat religie wordt be-
schouwd als aspect van het privédomein (Van
de Donk & Jonkers 2006, 13). De eschatologi-
sche visie van het moderne ideaaltype laat zich
karakteriseren met de volgende woorden van
Aries: ‘Deze aarzelingen ten opzichte van een
symbolische voorstelling van de dood, die ka-
rakteristiek zijn voor een nieuwe cultuur, geven
uitdrukking aan het van nu af groeiende gevoel
dat de dood niets is ... en dat het niets zich niet
laat voorstellen noch indenken’ (Aries, 2003a,
235).

Voor het moderne ideaaltype overheerst een
medisch discours over de dood, met als auto-
riteitsdragers de artsen (Howarth 2007, 17).

De dood wordt hierbij opgevat als onmogelijk-

HANDELINGEN 2014 | 2

heid om het leven te verlengen, en het sterven
daarmee als medische begrenzing of zelfs falen,
wat ertoe leidt dat door middel van medische
ingrepen de levensduur zo lang mogelijk wordt
verlengd (Ashby 2009, 83; Franco 1985, 80-81).

Een belangrijke moderne waarde in de om-
gang met de dood is vechtlust, zowel in de zin
van een medisch gevecht tegen de ziekte als een
psychologisch gevecht tegen de dood. Andere
moderne waarden zijn gezondheid, privacy,
discretie, waardigheid en onathankelijkheid
(Walter 1994, 59).

Kenmerkend voor de moderne omgang met
het stoffelijk overschot is de opkomst van het
verschijnsel van crematie. Aries typeert crematie
hierbij als de meest definitieve manier om zich
te ontdoen van de dode (Ariés 2003b, 603). In-
dien toch gekozen wordt voor begraven, hebben
deze begrafenissen doorgaans een zeer beschei-
den karakter (Aries 2003b, 601-602).

Feldman wijst erop dat de dood in de moder-
ne maatschappij een voor de geschiedenis van
de mensheid uniek voorkomen heeft van een
langzaam, langdurig sociaal stervensproces in de
laatste levensfase (Feldman 2010, 132). In feite
sterft de mens in sociale zin, nog voordat de
fysieke dood intreedt (Walter 1994, 51). Norbert
Elias stelt dat het moderne sterven een eenzaam
en moeilijk afscheid veronderstelt. Daarmee
bedoelt hij niet alleen de fysicke afzondering
van de mens in de laatste levensfase, maar ook
juist de eenzaambheid van het zijn te midden van
vele mensen voor wie de stervende geen sociale
betekenis meer heeft (Elias 1985, 64-66). Kel-
lehear duidt de moderne dood dan ook wel aan
als ‘schaamtevolle dood”. De benaming ‘schaam-
tevol’ is zowel op de geprojecteerde attitude



van vitale mensen ten opzichte van stervenden,
als ook op de geinternaliseerde emotionele en
sociale reacties van stervenden op vitale mensen
gebaseerd (Kellehear 2007, 210). Deze dood
kenmerkt zich door afbrokkelend bewustzijn
van het sterven, een afnemende steun voor de
stervende en sociale stigmatisering van de ster-
vende (Kellehear 2007, 210-211). De moderne
stervende past, om zich een houding te geven,
een strategie toe van het ‘lijden in stilte’ (Walter
1994, 55-56). In het verlengde hiervan ligt de
neiging de dood te verbergen, wat zich uit in zo-
wel het letterlijk verborgen houden van de na-
derende dood van patiénten door artsen (Seale
1998, 108), als in het psychologische ‘wegstop-
pen’ van de naderende dood door stervenden
(Kiibler-Ross 1969, 34-43).

lustrerende citaten voor het moderne

ideaaltype:
“Ik vind het echt verschrikkelijk dat ik bin-
nenkort doodga. Het is een niet te verdragen
gedachte. Een nichtje van mij overleed onlangs,
85 jaar was ze, iets jonger dan ik. Ze was gelo-
vig. Ze zei zeker te weten dat ze in de hemel aan
de rechterhand van de Here Jezus zou komen
te zitten. Ik vind het onbegrijpelijk dat je zoiets
kunt denken, maar het is wel makkelijk als je
het gelooft. Zelf verwacht ik dat er helemaal
niks is na de dood. Ik vind het een afgrijselijk
idee.”

Citaat van Kees Boot, NRC 7 mei 2011

“Hij ontkende volledig dat hij op korte termijn
zou sterven. Het huis stroomde vol met mensen
die op ziekenbezoek kwamen, dag in, dag uit.
Dan vertelde hij wel over zijn chemokuren en

behandelingen, maar hij weigerde onder ogen
te zien dat die hem wel eens niet zouden kun-
nen redden. En niemand confronteerde hem
daarmee. Daarvoor gaf hij ook de ruimte niet.
Niemand, ook mij niet, stond hij toe daarover
te praten.”

Nilgiin Biiytir vertelt over de dood van haar
man Hidayet Sahbaz, NRC 17 december 2011;
Van Es 2013, 130.

“Hellevuur — zo voelt een chemokuur. Maar

ik houd vol, ik ga mezelf hier doorheen slepen,
ik ga winnen. Ik speel landjepik met de dood.
Ik ga nog niet dood, ik kdn nog niet dood, ik
heb nog niet alles uit het leven gehaald wat
erin zit. Ik vecht ervoor dat mij extra tijd wordt
gegund.”

Citaat van Marie-Anne van Krevelen,

NRC 4 februari 2012

De postmoderne dood

Het postmoderne ideaaltype wortelt in de ver-
anderde omgang met de dood die is ontstaan
vanaf de jaren zeventig. Het dominante discours
is psychologisch van aard waarbij de autoriteit
de stervende zelf is, die (eventueel geholpen
door anderen) eigen keuzes maakt (Walter 1994,
54). De typische institutie voor het postmo-
derne sterven is de thuissituatie of het hospice
(Walter 1994, 48 en 54).

In de postmoderne zorg rond het sterven is
een tweedeling waar te nemen tussen de hospi-
cebeweging en de euthanasiebeweging. De eu-
thanasiebeweging en de hospicebeweging leggen
beide nadruk op het recht van de stervende om
op eigen wijze het stervensproces vorm te geven.

Beide streven naar een goede afstemming tussen

de sociale en de fysieke dood, kenmerkend voor
het postmoderne ideaaltype. De hospicebewe-
ging streeft hiernaar door het vertragen van de
sociale dood, en de euthanasiebeweging door
het versnellen van de fysieke dood (Feldman
2010, 136; Walter 1994, 51). De hospicebewe-
ging is gewoonlijk tegen actieve euthanasie
(waarbij actief stappen worden genomen om
het leven te beéindigen), maar voor passieve
euthanasie (waarbij een natuurlijke dood volgt
nadat de behandeling is stopgezet) (Walter
1994, 30 en 152).

Kenmerkend voor het postmoderne ideaal-
type is het idee van de ‘natuurlijkheid’ van de
dood in existentiéle zin: sterven wordt gezien
als normaal onderdeel van de levenscyclus
(Ashby 2009, 79; Bregman 2003, 20). Een ander
kenmerk van dit ideaaltype is een ‘expressieve’
instelling: het geloof dat het gezond is gevoelens
te uiten (Bregman 2003, 20-31; Walter 1994,
55-56). Centrale waarden zijn uitdrukking van
gevoelens, persoonlijke groei, communicatie,
autonomie en het maken van geinformeerde
keuzes. De postmoderne nadruk op com-
municatie en op de autonomie van de patiént
heeft geleid tot een sterke toename in het aantal
artsen dat terminaal zieken op de hoogte stelt
van hun situatie, zodat ze zich op de naderende
dood kunnen voorbereiden? (Seale 1998, 108-
110).

De postmoderne ‘goede dood” kan worden
getypeerd als een proces waarin de stervende
bewust, zonder te veel pijn, op zijn of haar eigen
manier kan sterven, nadat persoonlijke en psy-
chologische zaken zijn afgerond (Walter 1994,
59). Het sterven is een daad van zelfvoleinding.
Dit beeld staat in contrast met traditionele op-

HANDELINGEN 2014 | 2

vattingen, waarin de voleinding bereikt wordt in
God (Bregman 2003, 27).

Kenmerkend voor het postmoderne ideaal-
type is een verscheidenheid aan eschatologi-
sche beelden (Bernts et al. 2007, 218), die met
elkaar gemeen hebben dat er wel ‘iets’ is na de
dood. Niet alleen de postmoderne eschatologie
maar ook de postmoderne religie is pluriform.
Zij vertoont verschijningsvormen die soms in
weinig opzichten meer doen denken aan de
traditionele institutioneel gebonden religie.

Veel vormen van nieuwe religie of spiritualiteit
lijken niet gericht op het opheffen van menselijk
tekort, maar op de vervulling van het zelf. Der-
gelijke vormen van ‘nieuwe religie’ kenmerken
zich niet door ‘dwang van bovenaf’, maar bieden
veeleer niet-verplichtende keuzemogelijkheden
(Van de Donk en Jonkers 2006, 14).

Venbrux et al. signaleren in het postmoderne
Nederland een behoefte aan nieuwe uitvaart-
rituelen, die de belangrijkste waarden en het
wereldbeeld van de overledene in beeld bren-
gen. Zowel in nieuwe manieren om de dood te
ritualiseren als in nieuw opgekomen collectieve
herdenkingsbijeenkomsten is veel ruimte voor
individuele originaliteit en creativiteit (Venbrux
et al. 2009, 97-101). De persoonlijke omgang
met de as van overledenen toont dat niet meer
voor crematie gekozen wordt als radicale manier
om zich van de dode te ontdoen. Postmoderne
motivaties voor crematie kenmerken zich door
weerstand tegen traditionele begraafplaatsen, de
mogelijkheid om de keuze voor de bestemming
van de as uit te stellen en de mogelijkheid tot
het houden van persoonlijke rituelen met de as
(Prendergast et al. 2010, 886). Niet alleen zijn
nieuwe rituelen ontstaan in de omgang met het [>



stoffelijk overschot, ook is een groeiende vraag
naar nieuw ritueel handelen rond het sterfbed
waar te nemen (Quartier 2010, 108-109). Hier-
door is een nieuwe rol ontstaan van een ritueel
begeleider die mensen helpt bij het ritualiseren.
Het referentiekader van de stervende en diens
naasten vormt, naast cultuur en traditie, de
basis van het ritueel (Grimes 2000, 4; Quartier
2010, 110-111).

Ilustrerende citaten voor het postmoderne
ideaaltype:
“Miijn kist heb ik beschilderd met mijn twee
nichtjes en drie kinderen van vrienden. Voor
hen is het ook moeilijk dat tante Ilse er straks
niet meer is. Bij het schilderen hebben we erover
kunnen praten.”
Citaat van Ilse Sprenger, NRC 16 april 2011

“Toen duidelijk werd dat ik ongeneeslijk ziek
was, zeiden ze: ‘Je hebt het niet voor het kiezen,
he. Daarop kan ik terugzeggen: ‘Ja, maar ik kan
wel zélf kiezen hoe ik mijn leven afsluit. Ik heb
de regie gepakt. Ik ben zo ontzettend blij met
m’n leven zoals ’t is gelopen. Dat wil ik vieren,
samen vieren — en niet straks zo’n treurige toe-
stand rondom een kist en daarna lauwe koffie
met droge cake.”

Citaat van Ton Vermunt, NRC 26 januari 2013

“Bij deze ziekte moet je er op tijd bij zijn om je
wensen voor euthanasie kenbaar te maken en
vast te leggen. Ik wil heel graag in de buiten-
lucht m’n einde meemaken: op het strand, of
aan de duinrand. Uitzicht tot aan de horizon,
de wind, het ruisen van de golven, de lucht, de
wolken — dat is mijn landschap, dat maakt mij

gelukkig. Een maand of twee geleden zei ik dit
tegen de huisarts, als idee, waarop hij zei: ‘Als je
dat echt wilt, dan kan dat.””

Citaat van Marjan Reckers, NRC 23 februari
2013

Dynamiek van de dood
Met behulp van het kwalitatieve analysepakket
ATLAS.ti zijn 65 van de interviews over de na-
derende dood in fragmenten opgeknipt, die ver-
volgens zijn voorzien van een inductieve code.
Deze codes zijn geclassificeerd naar een tradi-
tioneel, modern of postmodern ideaaltype. Uit
de analyse blijkt dat 26 procent van de tekstfrag-
menten wijst op een traditionele omgang met
de dood, 21 procent op een moderne omgang
met de dood en 53 procent op een postmoderne
omgang met de dood (Fortuin 2012, 71-73).
Echter, er blijkt geen sprake te zijn van puur
‘traditionele) ‘moderne’ of ‘postmoderne’ ster-
venden. Zoals gezegd komen de ideaaltypen
niet in ‘pure’ vorm voor in de werkelijkheid.
Dit blijkt uit de analyseresultaten, die tonen dat
mensen in hun beleving van de laatste levens-
fase putten uit verschillende ideaaltypen. In de
meeste gesprekken (51 procent) wordt de nade-
rende dood overwegend vanuit het postmoder-
ne ideaaltype beleefd. In vier van de 65 gevallen
overweegt het traditionele ideaaltype, en in
eveneens vier gevallen overweegt het moderne
ideaaltype. In de overige zes gevallen is geen
sprake van één overwegend ideaaltype (Fortuin
2012, 71-73). Daarbij moet bedacht worden dat
de steekproef genomen is uit een medium — een
landelijk en als liberaal bekend staand dagblad
met een hoogopgeleid en op zelfontplooiing
gericht lezerspubliek — dat de aanstaande eigen

dood wellicht ook graag ‘postmodern’ portret-
teert.

De culturele dynamiek van de dood veronder-
stelt dat de cultuur het geheugen ‘stuurt’ bij de
interpretatie van wat het beste als contingentie-
ervaring kan worden opgevat: namelijk het ‘toe-
val’ van de dood die uiteindelijk niet te beheer-
sen valt. Omdat de analyse casussen betreft van
mensen die de dood als onontkoombaar zien
naderen, krijgt zin geven het karakter van het
herwaarderen van het leven, zowel retrospectief
— wat blijkt mijn leven waard? —, als prospectief
— wat staat mij nu te doen?

De dynamiek van de dood heeft daarbij niet
z0 zeer betrekking op het formele feit dat de
cultuur uiteenlopende symbolische vormen als
traditie aanbiedt (‘cultureel kapitaal’), maar
vooral op de vraag hoe dat gebeurt. Deze ‘hoe-
vraag’ betreft het proces van culturele selectie
van betekenissen van de dood: wie herinnert
zich wat, en wanneer? Daarbij lijken twee op el-
kaar inwerkende factoren van belang. Enerzijds
is dat de fysieke status waarbij de dood als eind-
term (‘dit is het einde’) dan wel als transitieterm
(‘er is meer’) geldt. Anderzijds is dat de sociale
status waarbij de dood vooral als een defect
van het sociaal netwerk wordt beleefd, dan wel
als een min of meer geintegreerd mechanisme
van gemeenschapsvernieuwing wordt ervaren.
Vervolgonderzoek is van groot belang — en
overigens ook gaande — om na te gaan hoe dit
proces van selectieve toe-eigening van culturele
betekenissen in het geheugen werkt onder druk

van het aanstaande sterven.

Uit onze analyse van de verschillende wijzen
waarop culturele ideaaltypen van de dood bete-

HANDELINGEN 2014 | 2

kenis krijgen in het aanstaande sterven, valt niet
zomaar een conclusie te trekken over de taak en
rol van de religieus begeleider.

Het ligt voor de hand dat de kerken met hun
ambtsdragers de zorgtaak rond het aanstaande
sterven rechtstreeks kunnen ontlenen aan wat
het traditionele ideaaltype van de dood aan
waarden, normen en overtuigingen bevat. Ook
al blijkt dit ideaaltype beperkt aanhang te heb-
ben in ons onderzoek (26 procent van de tekst-
fragmenten is terug te voeren op dit ideaaltype),
kerken blijven institutionele dragers van eeu-
wenlang cultureel breed gedragen overtuigingen
van leven, dood en voortbestaan.

Tegelijkertijd zijn er veel aanwijzingen dat de
stervende vaker de eigen regie over het sterven
wil voeren. De geestelijk begeleider lijkt daarmee
minder een vertegenwoordiger van een vast-
staand religieus gedachtegoed te zijn, eerder een
cultureel procesbegeleider bij het sterven die de
eigen betekenis daarvan voor de stervende helpt
interpreteren.

De stervende is in relatie tot pastor of arts
meer autonoom geworden, zo zou de bewering
kunnen luiden. Echter, de praktijk van het ster-
ven toont aan dat deze zelfbeschikking in situ-
aties van afscheid, breekbaarheid en pijn zeer
relatief is. Beter is wellicht te constateren dat
waarden als autonomie, authenticiteit en waar-
digheid in dergelijke situaties van belang zijn;
waarden die overigens zowel argumenten bieden
voor actieve levensbeéindiging als voor onder-
steuning van een natuurlijk levenseinde.

De dynamiek van het doodsbewustzijn stelt
hoe dan ook eigen eisen aan het functioneren
van de geestelijk verzorger of pastor bij mensen
die voor hun levenseinde staan. Dat geldtal- >



lereerst de empathie en opmerkzaamheid naar
deze mens in haar of zijn omgeving. Bij religieu-
ze counseling zal een eerder ‘modern stervende’
het moedig vinden te lijden in stilte, terwijl een
‘postmoderne stervende’ het juist moedig zal
vinden de eigen gevoelens te uiten. Een ‘traditi-
oneel stervende’ zal verwachten dat een ambts-
drager een liturgisch ritueel uitvoert, terwijl een
‘postmoderne stervende’ behoefte heeft aan een
ritueel procesbegeleider die helpt om gevoelens
in eigen rituelen uit te drukken.

Bij ethische vraagstukken is het belangrijk te
weten of de stervende de regie over het sterven
in handen legt bij de kerk, de artsen of bjj zich-
zelf. Juist omdat mensen in de praktijk kenmer-
ken vertonen van verschillende ideaaltypen van
omgang met de dood is het belangrijk sensibi-
liteit te ontwikkelen voor deze ideaaltypen en
steeds helder voor ogen te hebben vanuit welke
culturele doodsbeelden een stervende de dood
tegemoet treedt.

Culturele, morele en religieuze opvattingen in
onze samenleving veranderen in snel tempo;
althans, het lijkt dat deze opvattingen minder
collectief en eenduidig gedragen worden en
daarmee in sociaal opzicht eerder onvoorspel-
baar worden en een wederzijdse basis van ver-
trouwen kunnen aantasten. De naderende dood
vertegenwoordigt een aanstaand verlies met een
grote emotionele impact, die behalve biografi-
sche ook culturele herinneringen wakker roept
waarin morele en religieuze opvattingen vervat
liggen. Een professionele omgang daarmee vergt
culturele sensibiliteit, niet alleen voor de inhoud
van deze waarden en overtuigingen, maar ook

voor de wijze waarop deze individueel variéren,

uitgedrukt kunnen worden en daarbij ook ver-
staanbaar blijven voor degenen die binnenkort
iemand verliezen. Dat is niet alleen een grote
uitdaging voor degenen die gaan sterven, maar
ook voor degenen die hen daarbij zo goed mo-
gelijk trachten te ondersteunen. <

Noten

!'In dit artikel gebruiken we de benaming ‘postmo-
derne dood’, in lijn met Howarth (2007) en Walter
(1996a; 1996b).

? Waar in een onderzoek uit 1961 nog 88 procent van
de artsen aangaf een terminale ziekte voor hun
patiénten te verbergen, bleek uit een onderzoek uit
1979 dat 97 procent van de artsen de voorkeur gaf
aan het openbaar maken van hun diagnose (Seale
1998, 108).

Literatuur

Aries, P. (1975). Met het oog op de dood. Westerse
opvattingen over de dood, van de Middeleeuwen tot
heden (vertaald door W.P. van Toorn). Amsterdam:
Wetenschappelijke Uitgeverij BV.

Aries, P. (2003a). Het beeld van de dood (vertaald door
J. Holierhoek; 2¢ druk). Amsterdam: SUN.

Aries, P. (2003b). Het uur van onze dood. Duizend jaar
sterven, begraven en gedenken (vertaald door R. de
Roo-Raymakers; 2¢ druk). Amsterdam: de Arbei-
derspers.

Ashby, M. (2009). The dying human: a perspective
from palliative medicine. In: A. Kellehear (red.),
The study of dying: From autonomy to transforma-
tion (76-98). Cambridge: Cambridge University
Press.

Assmann, J. (2006). Religion and cultural memory
(vertaald door R. Livingstone). Stanford, Califor-
nia: Stanford University Press.

Assmann, J. (2010a). Communicative and cultural
memory. In: A. Erll & A. Niinning (red.), A compa-
nion to cultural memory studies (109-118). Berlijn:
De Gruyter.

Assmann, J. (2010b). Globalization, universalism, and
the erosion of cultural memory. In: A. Assmann &

S. Conrad (red.), Memory in a global age (121-137).
Houndmills: Palgrave Macmillan.

Bernts, T., Dekker, G. & Hart, J. de (2007). God in
Nederland 1996-2006. Kampen: Ten Have.

Binski, P. (1996). Medieval death: Ritual and represen-
tation. New York: Cornell University Press.

Bregman, L. (2003). Death and dying, spirituality
and religions: A study of the death awareness
movement. American University studies Series VII:
Theology and Religion, Vol. 228. New York: Peter
Lang.

Donk, W. van de & Jonkers, P. (2006). Geloven in het
publieke domein. Een introductie van deze verken-
ning. In: W.B.H.J. van de Donk et al. (red.) Geloven
in het publieke domein. Verkenningen van een dub-
bele transformatie (13-24). Amsterdam: Amsterdam
University Press.

Elias, N. (1985). The loneliness of the Dying. Oxford:
Basil Blackwell.

Es, G. van (2013). Het laatste woord. De kunst van
leven met de dood. Amsterdam: Nieuw Amsterdam.

Feldman, K. (2010). Tod und Gesellschaft: Socialwis-
senschafliche Thanatologie im Uberblick (2. Aufl.).
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Fortuin, N.P.M. (2012). Het collectieve geheugen van
de dood. Een exploratie vanuit ‘embodied/embedded
cognition’. Nijmegen: Radboud Universiteit.

Franco, V.W. (1985). The hospice: humane care for
the dying. Journal of Religion and Health, 24 (1),
79-89.

Grimes, R.L. (2000). Deeply into the bone: Re-inven-
ting rites of passage. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Howarth, G. (2007). Death & Dying: A sociological
introduction. Cambridge: Polity Press.

Huizinga, J. (2008). Herfsttij der Middeleeuwen (30
druk). Amsterdam/Antwerpen: Contact.

Kellehear, A. (2007). A social history of dying. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Kiibler-Ross, E. (1969). On death and dying. London:
Macmillan.

Mischke, M. (1996). Der Umgang mit dem Tod: Vom
Wandel in der abendlindischen Geschichte. Reihe
historische Antropologie, Bd 25. Berlijn: Dietrich
Reimer Verlag.

Nichols, T. (2010). Death and Afterlife: A Theological
Introduction. Michigan: Brazos Press.

HANDELINGEN 2014 | 2

Ohler, N. (2006). Sterben und Tod im Mittelalter. Diis-
seldorf: Patmos Verlag.

Paxton, ES. (1990). Christianizing Death: The creation
of a ritual process in early medieval Europe. New
York: Cornell University Press.

Prendergast, D., Hockey J. & Kellaher, L. (2006).
Blowing in the wind? Identity, materiality, and the
destinations of human ashes. Journal of the Royal
Anthropological Institute (N.S.), 12, 881-898.

Quartier, T. (2010). Deathbed rituals: Roles of spiri-
tual caregivers in Dutch hospitals. Mortality, 15 (2),
107-121.

Seale, C. (1998). Constructing death: the sociology of
dying and bereavement. Cambridge: Cambridge
University Press.

Venbrusx, E., Peelen, J. & Altena, M. (2009). Going
Dutch: Individualisation, secularisation and chan-
ges in death rites. Mortality, 14 (2), 97-101.

Walter, T. (1994). The revival of death. New York:
Routledge.

Walter, T. (1996a). Developments in spiritual care of
the dying. Religion, 26, 353-363.

Walter, T. (1996b). Facing death without tradition. In:
G. Howarth & P.C. Jupp (red.), Contemporary issues
in the sociology of death, dying and disposal (193-
204). Houndmills: Macmillan Press.

Walter, T. (1996¢). The eclipse of eternity: A sociology of
the afterlife. Houndmills: Macmillan Press.

Nienke (drs. N.P.M.) Fortuin doet promotieonderzoek
naar de zingeving aan de naderende dood aan de Fa-
culteit der Filosofie, Theologie en Religiewetenschap-
pen aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
n.fortuin@ftr.ru.nl

Hans (prof.dr. ].B.A.M.) Schilderman is hoogleraar Re-
ligie en Zorg aan de Faculteit der Filosofie, Theologie
en Religiewetenschappen aan de Radboud Universi-
teit Nijmegen.
h.schilderman@ftr.ru.nl



