
in beeld

i n  b e e l d   |   H a r b e r t  B o o i j

Tussenwereld

Een redactielid zei tegen mij, met enige spijt en verontschuldiging in zijn stem: ‘Ik heb 

eigenlijk niets met iconen.’ Er klonk iets door van verlangen meer met de oosterse 

orthodoxie in contact te kunnen komen door je in te kunnen leven in iconen. Sinds 

ongeveer een halve eeuw is er steeds meer aandacht voor iconen. Tegenwoordig maken ze deel uit 

van de kunsthandel en in de kerken zien we ze steeds, oud of nieuw, authentiek of hobbyistisch 

nageschilderd. Veel westerse gelovigen beleven er een soort gewijdheid aan, die ze in de ‘eigen’ 

religieuze kunst missen. Bovendien gaat er van de betere iconen een eigen schoonheid uit, door 

hun typische compositie en door een ‘oude’ kleurintensiteit. Er is weinig naturalisme en de 

ruimtelijkheid wordt niet gedicteerd door het centraal perspectief en de theatrale wet van eenheid 

in handeling, plaats en tijd. Hierdoor ervaren we een wereld tegenover ons. Ook de zichtbare 

oudheid en het aangetast zijn door langdurig gebruik of juist verwaarlozing kunnen een extra 

belevingsdimensie geven. 

Iconen vragen tijd om er mee vertrouwd te raken. Als je er nog niet al te veel gezien en niet al te 

veel goed bestudeerd hebt, ‘lijken ze allemaal op elkaar’. Wij zijn gewend dat kunstenaars streven 

naar eigen stijl en originele onderwerpen. 

Merleau-Ponty schreef: ‘In welke beschaving de schilderkunst ook ontstaat […] tot heden 

doet ze nooit een ander raadsel eer aan dan dat van de zichtbaarheid.’ Hij heeft het dan over het 

wonderlijke gegeven dat kunst altijd een tussenwereld, een tussenschakel is tussen het zien en 

het geziene. Van de voorstelling is niet te zeggen waar die zich bevindt. Het komt voort uit de 

ontmoeting van de waarnemer met wat ervaren is. Het is allemaal fysiek, en toch stijgt het daar 

boven uit. In religieuze kunst kan het dan tegelijk de ontmoeting zijn van de gelovige met het 

geloofsverhaal. In de icoon wordt dit besef versterkt juist door niet te focussen op de schijnbare 

overeenkomst met de gewone waarneming. Nee, een heilige is altijd dezelfde heilige, de Drie-

eenheid is altijd dezelfde. Dat geef je weer vanuit een heilige traditie.

De hier afgebeelde icoon uit de zestiende eeuw is voor mij esthetisch spannend en inhoudelijk 

diep. Het is Opstanding en Nederdaling in de onderwereld tegelijk, redding van Adam, Eva, David 

en anderen. Het is voor mij een christelijk beeld, waar Plato ook over schreef in zijn Allegorie van 

de Grot. Een mens die verantwoordelijk wil zijn voor de anderen, keert terug in de grot, diep de 

grot in, om daar verlichting te brengen aan wie nog in de grot is. 

‘Anastasis – Opstanding’ of ‘Nederdaling van Christus in de 

onderwereld’, Russische icoon, begin 16e eeuw, 31x26 cm

>

7 0

l


