REACTIE |

HANS SCHILDERMAN

Theologie als
entertainment

In reactie op het pleidooi van Ruard Ganzevoort in het voorgaande
artikel en op de uitkomsten van de visitatie van opleidingen
theologie en religiewetenschappen het afgelopen jaar, blikt Hans
Schilderman terug, kijkt rond én ziet vooruit. Aan het belang van een
op de realiteit betrokken theologie dient een valide analyse vooraf te

gaan. Een voorzet.

et afgelopen jaar zijn opleidingen

theologie en religiewetenschappen

gevisiteerd in een evaluatie van on-
derwijskwaliteit. Stapels documenten werden
aangeleverd: studiegidsen, cursusbeschrijvin-
gen, eindeloze reeksen tentamens, werkstukken,
controlesleutels, literatuur, scripties, zeltbeoor-
delingen en studentevaluaties. De documentatie
voor de commissie betrof letterlijk alles wat
maar enigszins informeerde over de doelen,
invulling en resultaten van het curriculum.
Tijdens intensieve gesprekken met leden van
de visitatiecommissie werden ervaringen en
ambities besproken. Er werd teruggeblikt en
vooruitgeblikt en een en ander werd vastgelegd
in een visitatierapport waarmee de opleidingen
verder kunnen. Een van de belangrijke thema’s
betreft de toekomst; natuurlijk die van de oplei-
ding, maar in het bijzonder die van de student
theologie of religiewetenschappen. Is er een car-

HANDELINGEN 2014 | 3

riereperspectief en welke strategie hanteren op-
leidingen in de theologie en religiewetenschap-
pen om het curriculum daarop af te stemmen?
Vaak immers blijkt dat opleiders wel denken

in kwalificaties: wat zijn de normen waaraan
een cursus of specialisatie moet voldoen, maar
weinig in termen van competenties: wat zijn de
vaardigheden die een functie vereist?

Ruard Ganzevoort presenteerde vorig jaar in
de Nacht van de Theologie een sympathiek
pamflet, getiteld Spelen met heilig vuur, waarin
hij pleitte voor meer realiteitsbewustzijn in de
theologie (Ganzevoort 2013). Zijn statement
gaf aanleiding tot veel discussie. Zo werd Gan-
zevoorts prioriteit voor een meer wijsheidge-
oriénteerde theologie gesteund, maar zijn
relativering van het theologisch belang van de
waarheidsvraag bekritiseerd. Evenals in de bij-
drage van dit nummer van Handelingen biedt

31



Ganzevoort een aanstekelijk pleidooi voor een
theologieopleiding die beter aansluit op de taal
en het bewustzijn van mensen met een eerder
impliciet dan uitgesproken geloof. De ‘zom-
biebegrippen’ van de theoloog worden door

de mensen op straat simpelweg niet meer be-
grepen. De theoloog is een exoot geworden die
zich met zijn of haar vocabulaire uit onze leef-
wereld ‘transcendenteert’, waardoor de theolo-
gie eigenlijk alleen nog museale betekenis heeft.
Kan de theologie uit haar heilig huisje van de
kerk stappen en zelf met heilig vuur gaan spelen
zonder dat een eeuwenoude canon van brand-
voorschriften daarvoor maatgevend is?

Beide observaties: die van de visitatiecommissie
dat in academische opleidingen de beroeps-
oriéntatie meer centraal moet komen staan, en
die van Ganzevoort dat de theologie een meer
inductieve strategie moet hanteren bij de in-
terpretatie van het geloof van mensen, wijzen
naar eenzelfde belang van een op de realiteit
betrokken theologie. Wie kan daar tegen zijn?
De kwestie is echter kennelijk ook problema-
tisch. Hoe sympathiek of
noodzakelijk het pleidooi
van Ganzevoort ook is, er
dient wel een valide ana-
lyse van het geadresseerde
probleem aan vooraf te gaan. Een voorzet daar-
voor geef ik door te stellen dat Ganzevoorts
betoog impliciet een opvatting van theologie als
entertainment herbergt. Ingrediénten voor deze
stelling vind ik terugblikkend in de praktische
theologie, maar empirisch ook in het individu-
aliseringsproces, en vooruitblikkend in het re-
cept dat Ganzevoort kennelijk voor ogen staat

32

De ambitie om op meer strategisch
niveau de toekomst van de theologie
ter hand te nemen, missen we node

Terugkijken
‘“Theologia applicata’
Ergens in de jaren zeventig van de achttiende
eeuw sprak Franz Stefan Rautenstrauch, direc-
teur van de theologische faculteiten in Praag en
Wenen, de keizerin van het Heilig Roomse Rijk,
Maria Theresia, een formidabele vrouw en ver-
licht vorstin, toe met de volgende woorden:
‘Het is bekend dat het rijk van de wetenschap
tegenwoordig niet alleen groter is en meer
gewaardeerd wordt, maar ook dat bepaalde
wetenschappen een dergelijke hoogachting
toegemeten wordt, dat degenen die daarin
vreemdelingen zijn, alleen al daarom minach-
ting aantrekken [...] Die minachting gaat vaak
over op de leer zelf, die de geestelijke voorhoudt.
Zijn geestelijke arbeid zal daarom vruchteloos
zijn, en zijn vroomheid — hoe groot die ook zijn
mag — blijft zonder uitwerking'
In de Oostenrijkse erflanden ontstond gedu-
rende de tweede helft van de achttiende eeuw
het besef dat het academisch theologisch on-
derwijs aan een grondige innovatie toe was, die
de theologie een wetenschappelijke legitima-
tiegrond kon bieden te-
genover het opkomende
Engelse empirisme en de
groeiende invloed van
de natuurwetenschap-
pen. De introverte theologiebeoefening en de
barokke kerkelijke spiritualiteit sloten niet meer
aan bij de vroombheid die onder brede lagen
van het volk leefde. Franz Stefan Rautenstrauch
bewoog keizerin Maria Theresia tot ingrijpen in
de kwaliteit van het theologisch onderwijs. Met
deze ingreep werd een kerkelijk en maatschap-
pelijk doel verbonden, namelijk een ambtelijke

profilering van de pastor, gericht op morele en
religieuze opvoeding van het volk.

Rautenstrauch stond een wetenschappelijk
geschoolde pastor voor ogen, die in zijn praktijk
waarden en normen van het evangelie afstemde
op de belangen en problemen van zijn tijd. Als
eerste hoogleraar pastoraaltheologie onder-
scheidde hij in het curriculum: voorbereidende
wetenschappen, hulpwetenschappen, en eigen-
lijke theologie. Daarnaast vatte hij pastoraalthe-
ologie op als een serie wetenschappen in dienst
van de theologie, waartoe vakken behoorden
als polemiek, catechetiek, homiletiek, liturgiek
en poimeniek (Zottl & Schneider 1987, 27-34;
Miiller 1966). Een dergelijke theologia applicata
bood een solide basis om ambtstheologie via
een ambtelijke en wetenschappelijke opleiding
van pastores te betrekken op vragen en behoef-
ten in de praktijk van kerk en staat.

Deze vernieuwing werd destijds bekritiseerd
vanwege een dreigend staatstoezicht op de kerk
(josephinisme) en verwikkeling in een contro-
versiéle kerkelijke hervormingsbeweging (jan-
senisme). Maar het gegeven dat aan het belang
van scholing en opleiding niet langer werd
getwijfeld, had ook consequenties voor de wijze
waarop gezag beleefd werd.

Drie opmerkingen
In diezelfde tijd schreef Immanuel Kant in het
Berlinische Monatsschrift (Dezember-Heft 1784.
S. 481-494):
“Verlichting is het vertrek van de mens uit zijn
zelf-veroorzaakte onmondigheid. Onmondig-
heid is het onvermogen om zich — zonder de
leiding van anderen — van het eigen verstand te
bedienen. Zelf-veroorzaakt is die onmondigheid

HANDELINGEN 2014 | 3

indien de oorzaak daarvan niet aan gebrek aan

verstand maar aan besluitvaardigheid en moed

ligt zich daarvan zonder leiding door anderen
te bedienen. Sapere aude! ‘Heb de moed om

je te bedienen van je eigen verstand!’ is dus de

lijfspreuk van de Verlichting.’

Dit getuigschrift van de rationaliteit is met
haar klemtoon op moed ook als pamflet van de
individualisering op te vatten. Deze aanspraak
op individuele rationaliteit hield geen halt bij
het geloof. Iemand als Kant — zelf overtuigd
theist — pleitte voor vrijheid van religie op
grond van het vermogen jezelf een beeld te vor-
men wat religieus te verantwoorden is en wat
niet, al maakte hij zich daarbij geen illusies over
zijn eigen tijd. Opleiding is al eeuwenlang het
vehikel van de Verlichting. Dat geldt de theo-
logie, maar ook het geloofsbegrip van het volk.
Wetenschap is belangrijk: ze biedt ieder niet al-
leen het gebruik van kennis, inzicht en techniek,
maar vooral een emancipatoir motief om ieder
gezag — inclusief dat van de kerken — zelfstandig
te beoordelen. Maar hoe rationaliteitsbestendig
is de theologie en het geloofsbegrip eigenlijk? Ik
zal die vraag met drie opmerkingen toelichten.

Allereerst is dat de onderkenning dat de prak-
tische theologie van meet af aan een ambtelijke
of professionele, en ergo instrumentele orién-
tatie kent. Ze correspondeert aan een behoefte,
nood of vraag in de samenleving die in pasto-
rale, kerkelijke of maatschappelijke dienstverle-
ning opgemerkt, geadresseerd en verzorgd moet
worden. Dat is natuurlijk een evidentie die
Rautenstrauch en Maria Theresia goed begre-
pen, maar die tegenwoordig snel aan het zicht
onttrokken wordt omdat ze tot meningsverschil
aanleiding geeft. Te wijzen valt op de ambts-

33



discussie in de geestelijke verzorging, het debat
over klerikale ambtsvoorwaarden in de rooms-
katholieke kerk, de antitechnische ideologie in
de pastorale zorg, confessionele barricaden in
de oecumenische praktijk et cetera. Welk stand-
punt men in dergelijke debatten zelf ook in-
neemt, ze schaden het prioritaire belang dat aan
de behartiging van levensbeschouwelijke vragen
en behoeften toegekend moet worden. De zorg
voor dergelijke ‘geestelijke noden’ wordt immers
steeds meer in termen als ‘spiritualiteit’ en ‘zin-
geving’ uit het confessionele repertoire gelicht
en in uiteenlopende professionele disciplines
behartigd volgens de daar geldende standaar-
den van onderzoek, opleiding en kwaliteitszorg.
Aldus is het niet denkbeeldig dat de praktische
theologie als discipline en het pastoraat als be-
roep, haar domein gaandeweg zal verliezen aan
palliatieve zorg, verpleegwetenschap, medische
psychologie of positieve psychotherapie.
Vervolgens, het gesprek van Rautenstrauch
met zijn keizerin duidt op cooptatie; iets dat
we tegenwoordig misschien als ‘achterkamer-
tjespolitiek’ zouden betitelen. De eerste had een
katholiek belang op het oog, namelijk om de
afspraken die bij het Concilie van Trente waren
gemaakt over de betere opleiding van geestelij-
ken — tegenover de meer geletterde protestanten
— te actualiseren door ze van wetenschappelijke
standaarden en een facultair curriculum te
voorzien. De tweede diende een politiek belang,
namelijk om de universitaire opleiding in het
kader van de staatsherinrichting te ontdoen van
kerkelijk gemonopoliseerd toezicht, en tege-
lijkertijd de opkomende burgerij fatsoen bij te
laten brengen door een meer verlichte clerus.

Beiden deden goede zaken. Het laten accorde-

34

ren van belangen correspondeert aan een deugd
van prudentie. Dat is wellicht iets dat eenvoudig
vergeten wordt in populaire opvattingen van

de identiteit van de theoloog als profeet, horzel
in de pels of kritisch commentator van de sa-
menleving. Het zou bedenkelijk zijn indien het
ontegenzeggelijke belang van dat soort taken tot
het domeineigen professioneel specialisme van
de theoloog zou worden gerekend. De stand-

up theologian die met kwinkslagen de publieke
opinie ontregelt mag af en toe het nieuws halen,
dat betekent nog niet dat er met een opleiding
een bestendig beroep van te maken is. Met
andere woorden, de ambitie om op meer stra-
tegisch niveau en met moedige besluitvaardig-
heid de toekomst van de theologie ter hand te
nemen, vertegenwoordigt een ambitie die we
tegenwoordig node missen.

Ten slotte, de voortgang van de wetenschap
was destijds aanleiding tot herziening van het
theologisch curriculum op wetenschappelijke
basis, waardoor — zo luidde althans het voorne-
men — niet alleen het gezag van de pastor onder
het volk, maar ook dat van de discipline bij de
andere wetenschappen kon worden hersteld.
Beide vormen van gezag zijn van belang, maar
Rautenstrauchs ambitie om de pastor daarin
zowel praktijkbetrokken als wetenschappelijk
onderlegd te laten zijn, weerspiegelt een ambi-
valente spanning die de praktische theologie tot
op de dag van vandaag kenmerkt. Bart Ehrman,
een historisch-kritisch exegeet uit de traditie
van de Leben-Jesu-Forschung, vertelt over een
vrouw die hem na een lezing vroeg: "Why have
I never heard this before? Het bleek een kerke-
lijke dame die zich afvroeg waarom haar pastor
— degelijk opgeleid in Princeton Theological

Seminary — haar in preken en zielzorg voortdu-
rend een traditioneel beeld van Jezus had voor-
gehouden, dat kennelijk niet alleen in tegenstel-
ling stond tot evidente opbrengsten van het
onderzoek naar de historische Jezus, maar ook
in het geheel niet beantwoordde aan de weten-
schappelijke opleiding van haar pastor (Ehrman
2010, 13-14). Het elementaire punt van discus-
sie is hier dat confessionele overtuigingen een
kennelijke immuniteit voor kritiek bezitten, die
voetstoots door pastores en predikanten over-
genomen wordt zodra ze de academische oplei-
ding verlaten en in hun kerkelijke rol optreden.
Men veronderstelt onmondigheid, terwijl pas-
torale zorg en prediking juist zouden moeten
aansluiten op de religieuze zelfbeoordeling door
mensen zoals die nu eenmaal gevormd wordt in
een open publieke ruimte.

Rondkijken
Rondkijken in de praktische theologie betekent
empirisch onderzoek verrichten. Een gelovig of
kerkelijk getuigenis kan van belang zijn voor de
doelstellingen van dergelijk onderzoek, maar
voor de vraagstelling geldt dat kennis in ratio-
neel toegankelijke en herhaalbare procedures
vastgesteld wordt. Dat is niet bedoeld om de
inhoud van religieuze overtuigingen te valide-
ren of te bekritiseren; religieuze overtuigingen,
teksten en praktijken zijn ‘slechts’ voorwerp van
onderzoek. Zo’n epistemologische opmerking is
belangrijk. Het maakt duidelijk wie er aan het
woord is, wat er precies wordt gezegd, en het
vermijdt glibberig terrein waarbij onduidelijk is
of persoonlijke, kerkelijke of wetenschappelijke
claims in het geding zijn.

In de bijdrage van Ganzevoort is niet steeds

HANDELINGEN 2014 | 3

duidelijk wie er met de theoloog wordt aan-
geduid. De universitair werkzame theoloog is
allereerst een bedreigde ‘diersoort’; hun aantal
is gering en hun uitspraken worden vooral door
henzelf serieus genomen. Bescheidenheid is dus
op haar plaats. Professioneel werkzame theolo-
gen die confessioneel roldrager zijn, hebben een
geheel andere verantwoordelijkheid. Natuurlijk
neemt hun maatschappelijke betekenis vanwege
ontkerkelijking ook af, maar hun rondkijk-taak
betreft niet slechts het religieus interpreteren
van teksten, overtuigingen en praktijken, maar
vooral het vormgeven ervan in verzorgend, vie-
rend en vormend aanbod. Waar dat proces van
interpretatie en expressie institutioneel wordt
gesteund en geborgd en bovendien kan terug-
vallen op tradities, taal en gemeenschappen,

is dat een relatief probleemloos proces. Is dat
structureel niet het geval, dan dreigt ‘interpreta-
tiestress™ het voortdurend individueel moeten
analyseren en vormgeven van betekenissen zo-
dat deze tenminste door de betreffende persoon
nog begrepen kunnen worden. Het narratieve
paradigma dat in theologieopleidingen en pas-
torale praktijken soms als canoniek specialisme
van het vak geldt, lijkt daarvan een even be-
denkelijke als onvermijdelijke illustratie. Maar
daarover later meer.

Problematisch aan een publieke theologie
zoals Ganzevoort die voorhoudt, is dat ‘de
theologie’ geen gesprekspartner is; enerzijds
vanwege haar relatieve irrelevantie; anderzijds
vanwege het feit dat publieke belangen niet
langer eenduidige grootheden zijn. Ganzevoort
onderkent dat wel wanneer hij over het belang
spreekt om pluraliteit serieus te nemen en in

dialoog te brengen. Maar eronder ligt een pro- >

35



ces dat hij niet expliciet aanroert, namelijk de
individualisering, die het tiberhaupt moeilijk
maakt om motief, inhoud en engagement aan
die bedoelde dialoog te verlenen.

Nu is individualisering een meervoudig be-
grip met in de studie van religies tenminste vier
betekenissen. Allereerst kan individualisering
als de-institutionalisering opgevat worden;
het proces waarin mensen zich los maken van
traditionele kerkelijke banden. Voor die trend
bestaat in Nederland rond de eeuwwisseling
veel evidentie. Dan ‘de-traditionalisering’ waar-
bij christelijk geloof afneemt en binnenwereld-
lijkheid toeneemt. Uit empirisch onderzoek
blijkt dat immanentie
inderdaad de overhand
heeft, maar evenzeer dat
traditioneel christelijk
geloof herkenbaar aan-
wezig blijft. Vervolgens is ook privatisering van
belang, waarbij de band tussen christelijk geloof
en sociale kenmerken verdwijnt. Voor deze
individualiseringstrend is echter beduidend
minder bewijs; er blijven daarentegen duidelijke
aanwijzingen voor confessionele culturen, ter-
wijl christelijk geloof buiten de kerken nauwe-
lijks voorkomt. Ten slotte is fragmentering een
aspect van individualisering; die neemt toe als
proces waarbij gelovigen weinig conclusies trek-
ken uit hun geloof voor de inrichting van hun
leven (Peters c.s. 2000).

Men kan een kerkelijke theologie weinig
kansrijk achten. Dat impliceert niet dat een pu-
blieke theologie daarvoor een alternatief vormt;
daarvoor is het imago van die door academi-
sche theologen geproclameerde theologie sim-
pelweg niet sterk en positief genoeg. Dat geldt

36

Hoe aanstekelijk de metafoor van het
verhaal ook is, niet iedereen houdt

a fortiori voor een cultuurtheologie die — indien
ik Ganzevoorts visie zo mag weergeven — een
‘search and rescue mission’ beoogt van ultieme
betekenissen in de populaire cultuur. Uiteraard
kan het onderzoeken van dergelijke betekenis-
sen zinvol zijn, evenals de theologische reflectie
op dergelijke vormen van zelftranscendentie.
Om religie in haar breedte te kunnen onder-
zoeken is het echter van belang daarin ook de
institutionele structuren en normen, de sociale
netwerken en gemeenschappen, en persoon-
lijke overtuigingen en praktijken te betrekken.
Onderzoek naar de interactie van dergelijke
kenmerken van het religieuze domein laat zien
of, hoe en waar religie
overlevingskansen heeft.
Dat biedt ook de beste in-

van verhalen of beheerst de vertelkunst  zichten voor een publieke

theologie, zoals ik elders
heb gepoogd te verduidelijken in een analyse
van religie als kapitaal (Schilderman 2011).

Vooruitkijken

Met Ruard Ganzevoort deel ik het pleidooi voor
een innovatieve theologie die meer praktijk-
georiénteerd is. Hij gebruikt daarvoor trefwoor-
den die mijn eigen studenten ook graag gebrui-
ken, namelijk inspiratie, originaliteit, authenti-
citeit, creativiteit en passie, en met uitgesproken
voorkeuren voor daaraan corresponderende
ambachtelijke leervormen van narratieve,
filmische en theatrale aard. En wederom, wie
kan daar tegen zijn? Het zijn ontegenzeggelijke
kunsten die ook aan een kunde en een prachtig
ambacht corresponderen, en die zonder twijfel
zinvol ingezet kunnen worden in pastoraat,

geestelijke verzorging en godsdienstonderwijs.

Dergelijke trefwoorden en leervormen dreigen
de praktische theologie echter tot vorm van
entertainment te maken: een onderhoudende
en populariserende theologie die weliswaar
aan wijsheid, schoonheid en levenskunst ap-
pelleert, maar daarbij toch athankelijk blijft
van vormvereisten en verleidingsstrategieén die
uiteindelijk niet de inhoud van een overtuiging
betreffen. Ik bedoel die aanduiding niet cynisch,
maar begrijp het als een noodzakelijk gevolg
van het individualiseringsproces waarmee de
theologie kampt. Houdingen als authenticiteit
en originaliteit beantwoorden aan typisch per-
soonsgebonden claims van zelfontplooiing. Tk
doel daarbij op wat Taylor wel de malaise van
de moderne tijd noemt, namelijk de overtui-
ging dat we ons leven zin kunnen geven zonder
externe standaarden en dat we zo onszelf uit-
vinden. Omdat keuzes daarbij athankelijk zijn
van individuele overwegingen en divergerende
deelbelangen, zijn ze uiteindelijk niet te funde-
ren, irrationeel en moeilijk te verbinden met
een gemeenschappelijk goed. Zo creéren we,
aldus Taylor, een denkbeeld dat wij onszelf aan-
sturen op grond van keuzes die we telkens ook
weer op losse schroeven zetten. De malaise her-
bergt zo een drievoudige illusie: dat we grond-
slag zijn van onszelf, dat waarden uiteindelijk
irrationeel zijn, en dat we utilitaire wezens zijn
(Taylor 1992).

Het narratieve paradigma in de praktische
theologie beantwoordt aan deze claims van zelf-
vervulling. Dat paradigma vat onze identiteit op
als een biografische activiteit waarin we onszelf
voortdurend optekenen en herschrijven om het
zo spannend voor een liefst ademloos publiek
ten gehore brengen. Daarmee wordt een diepte

HANDELINGEN 2014 | 3

gesuggereerd die vooral bestaat bij gratie van
de ‘suspense of doubt’ (‘is het wel echt?’) die het
publiek daaraan toekent. Hoe aanstekelijk de
metafoor van het verhaal ook is, niet iedereen
houdt van verhalen en niet iedereen verstaat

de kunst ze te vertellen. Authenticiteit dreigt
gebukt te gaan onder een continue persoonlijke
normstelling van ‘self-disclosure’ die correspon-
deert aan dito verwachtingen bij het publiek,
een proces dat ik eerder aanduidde als ‘interpre-
tatiestress’

Nu beantwoordt deze zelftentoonstelling bij
Taylor niet aan een plat egoisme, maar herbergt
het juist een moreel gevoelde plicht van de mo-
derne mens om zichzelf te zijn, hetgeen uitein-
delijk ook een beoordeling vergt van de eigen
cultuur die de mens vormt. Mensen zijn als
morele agenten dan ook tegelijkertijd morele
patiénten, en gehouden om hun athankelijkhe-
den te onderkennen tegen de achtergrond van
de ‘horizons of significance’ die hen onderling
binden (Taylor 1989).

De aanduiding van theologie als entertain-
ment is dan ook dubbelzinnig. Enerzijds gaat
zo'n theologie uit van de onvermijdelijkheid
van een epistemologisch zwaartepunt bij het
individu. De waarheidsvraag in de theologie
is dan een zaak van de praktische rede gewor-
den, of minder filosofisch gezegd: een zaak van
smaak of gevoel, ergo een zaak die de aandacht
van een publiek vasthoudt en voldoening
schenkt. Anderzijds is theologie een normatieve
zaak, zij het volgens de zingeving en consequen-
ties die het individu ermee verbindt of voor
zover de athankelijkheid van zijn context hem
daartoe dwingt. Dat is entertainment voor zo-
ver het de wijsheid demonstreert waarmee die

37



kunst beoefend wordt en bij een breder publiek
ook bewondering afdwingt.

Een belangrijke vraag daarbij is of de the-
oloog als professional hiervan de interpreet
moet zijn. Ganzevoort lijkt dat voetstoots aan
te nemen, zij het dat de theologie in zijn ana-
lyse daarin steeds een kritische gesprekspartner
blijft. Indien dat tot verhoopte verlichting, ver-
lossing van onmondigheid of welk meer reli-
gieus omschreven einddoel bijdraagt, zou dat
uit empirisch onderzoek moeten blijken. Een
volgende en meer urgente vraag is echter hoe
de universitaire theoloog de eigen studenten in
entertainment moet opleiden. Wat immers heb-
ben ze te vertolken als ze met hun aanstaande
clientele het geheim gemeen hebben dat ze nog
aan zichzelf hopen te onthullen? <

Literatuur

Ehrman, B. (2010). Jesus, Interrupted. Revealing
the Hidden Contradictions in the Bible (and Why
We Don’t Know About Them). New York: Harper
Collins.

Ganzevoort, R. (2013). Spelen met heilig vuur. Waar-
om de theologie haar claim op de waarheid moet
opgeven. Utrecht: Ten Have.

38

Miiller, J. (1966). Zu den theologiegeschichtlichen
Grundlagen der Studienreform Rautenstrauchs.
In: ThQ 146 (1966), 62-97.

Peters, J., Felling, A., Scheepers, P. (2000). Individua-
lisering van godsdienst en levensbeschouwing. In:
Felling, A., Peters, J., Scheepers, P. (red.). Individu-
alisering in Nederland aan het einde van de twin-
tigste eeuw. Empirisch onderzoek naar omstreden
hypotheses. Assen: Van Gorcum, 49-96.

Schilderman, J.B.A.M. (2011). Religious Capital and
Public Accountability. In: H.-G. Ziebertz & L.
Francis (eds.). The Public Significance of Religion
(Empirical Studies in Theology, 20) Leiden, Brill,
41-63.

Taylor, C. (1989). Sources of the Self: The Making of
Modern Identity. Harvard: Harvard University
Press.

Taylor, C. (1992). The Ethics of Authenticity. Harvard:
Harvard University Press.

Zottl, A., Schneider, W. (Hrg). (1987). Wege der
Pastoraltheologie. Texte einer Bewusstwerdung. I.
Teil 18. Jahrhundert. Grundlegung und Entfaltung.
Eichstitt: Sales.

Hans (prof.dr. ].B.A.M.) Schilderman is hoogleraar
Religie en Zorg aan de Faculteit der Filosofie, The-
ologie en Religiewetenschappen van de Radboud
Universiteit Nijmegen.
h.schilderman@ftr.ru.nl



