
reactie 3 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   i   3

r e A c T i e   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

Theologie als  
   entertainment

Het afgelopen jaar zijn opleidingen 

theologie en religiewetenschappen 

gevisiteerd in een evaluatie van on-

derwijskwaliteit. Stapels documenten werden 

aangeleverd: studiegidsen, cursusbeschrijvin-

gen, eindeloze reeksen tentamens, werkstukken, 

controlesleutels, literatuur, scripties, zelfbeoor-

delingen en studentevaluaties. De documentatie 

voor de commissie betrof letterlijk alles wat 

maar enigszins informeerde over de doelen, 

invulling en resultaten van het curriculum. 

Tijdens intensieve gesprekken met leden van 

de visitatiecommissie werden ervaringen en 

ambities besproken. Er werd teruggeblikt en 

vooruitgeblikt en een en ander werd vastgelegd 

in een visitatierapport waarmee de opleidingen 

verder kunnen. Een van de belangrijke thema’s 

betreft de toekomst; natuurlijk die van de oplei-

ding, maar in het bijzonder die van de student 

theologie of religiewetenschappen. Is er een car-

rièreperspectief en welke strategie hanteren op-

leidingen in de theologie en religiewetenschap-

pen om het curriculum daarop af te stemmen? 

Vaak immers blijkt dat opleiders wel denken 

in kwalificaties: wat zijn de normen waaraan 

een cursus of specialisatie moet voldoen, maar 

weinig in termen van competenties: wat zijn de 

vaardigheden die een functie vereist? 

Ruard Ganzevoort presenteerde vorig jaar in 

de Nacht van de Theologie een sympathiek 

pamflet, getiteld Spelen met heilig vuur, waarin 

hij pleitte voor meer realiteitsbewustzijn in de 

theologie (Ganzevoort 2013). Zijn statement 

gaf aanleiding tot veel discussie. Zo werd Gan-

zevoorts prioriteit voor een meer wijsheidge-

oriënteerde theologie gesteund, maar zijn 

relativering van het theologisch belang van de 

waarheidsvraag bekritiseerd. Evenals in de bij-

drage van dit nummer van Handelingen biedt 

In reactie op het pleidooi van Ruard Ganzevoort in het voorgaande 
artikel en op de uitkomsten van de visitatie van opleidingen 
theologie en religiewetenschappen het afgelopen jaar, blikt Hans 
Schilderman terug, kijkt rond én ziet vooruit. Aan het belang van een 
op de realiteit betrokken theologie dient een valide analyse vooraf te 
gaan. Een voorzet.



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 3 3

l

Ganzevoort een aanstekelijk pleidooi voor een 

theologieopleiding die beter aansluit op de taal 

en het bewustzijn van mensen met een eerder 

impliciet dan uitgesproken geloof. De ‘zom-

biebegrippen’ van de theoloog worden door 

de mensen op straat simpelweg niet meer be-

grepen. De theoloog is een exoot geworden die 

zich met zijn of haar vocabulaire uit onze leef-

wereld ‘transcendenteert’, waardoor de theolo-

gie eigenlijk alleen nog museale betekenis heeft. 

Kan de theologie uit haar heilig huisje van de 

kerk stappen en zelf met heilig vuur gaan spelen 

zonder dat een eeuwenoude canon van brand-

voorschriften daarvoor maatgevend is? 

Beide observaties: die van de visitatiecommissie 

dat in academische opleidingen de beroeps-

oriëntatie meer centraal moet komen staan, en 

die van Ganzevoort dat de theologie een meer 

inductieve strategie moet hanteren bij de in-

terpretatie van het geloof van mensen, wijzen 

naar eenzelfde belang van een op de realiteit 

betrokken theologie. Wie kan daar tegen zijn? 

De kwestie is echter kennelijk ook problema-

tisch. Hoe sympathiek of 

noodzakelijk het pleidooi 

van Ganzevoort ook is, er 

dient wel een valide ana-

lyse van het geadresseerde 

probleem aan vooraf te gaan. Een voorzet daar-

voor geef ik door te stellen dat Ganzevoorts 

betoog impliciet een opvatting van theologie als 

entertainment herbergt. Ingrediënten voor deze 

stelling vind ik terugblikkend in de praktische 

theologie, maar empirisch ook in het individu-

aliseringsproces, en vooruitblikkend in het re-

cept dat Ganzevoort kennelijk voor ogen staat. 

profilering van de pastor, gericht op morele en 

religieuze opvoeding van het volk. 

Rautenstrauch stond een wetenschappelijk 

geschoolde pastor voor ogen, die in zijn praktijk 

waarden en normen van het evangelie afstemde 

op de belangen en problemen van zijn tijd. Als 

eerste hoogleraar pastoraaltheologie onder-

scheidde hij in het curriculum: voorbereidende 

wetenschappen, hulpwetenschappen, en eigen-

lijke theologie. Daarnaast vatte hij pastoraalthe-

ologie op als een serie wetenschappen in dienst 

van de theologie, waartoe vakken behoorden 

als polemiek, catechetiek, homiletiek, liturgiek 

en poimeniek (Zottl & Schneider 1987, 27-34; 

Müller 1966). Een dergelijke theologia applicata 

bood een solide basis om ambtstheologie via 

een ambtelijke en wetenschappelijke opleiding 

van pastores te betrekken op vragen en behoef-

ten in de praktijk van kerk en staat. 

Deze vernieuwing werd destijds bekritiseerd 

vanwege een dreigend staatstoezicht op de kerk 

(josephinisme) en verwikkeling in een contro-

versiële kerkelijke hervormingsbeweging (jan-

senisme). Maar het gegeven dat aan het belang 

van scholing en opleiding niet langer werd 

getwijfeld, had ook consequenties voor de wijze 

waarop gezag beleefd werd. 

Drie opmerkingen
In diezelfde tijd schreef Immanuel Kant in het 

Berlinische Monatsschrift (Dezember-Heft 1784. 

S. 481-494): 

‘Verlichting is het vertrek van de mens uit zijn 

zelf-veroorzaakte onmondigheid. Onmondig-

heid is het onvermogen om zich – zonder de 

leiding van anderen – van het eigen verstand te 

bedienen. Zelf-veroorzaakt is die onmondigheid 

Terugkijken
‘Theologia applicata’
Ergens in de jaren zeventig van de achttiende 

eeuw sprak Franz Stefan Rautenstrauch, direc-

teur van de theologische faculteiten in Praag en 

Wenen, de keizerin van het Heilig Roomse Rijk, 

Maria Theresia, een formidabele vrouw en ver-

licht vorstin, toe met de volgende woorden: 

‘Het is bekend dat het rijk van de wetenschap 

tegenwoordig niet alleen groter is en meer 

gewaardeerd wordt, maar ook dat bepaalde 

wetenschappen een dergelijke hoogachting 

toegemeten wordt, dat degenen die daarin 

vreemdelingen zijn, alleen al daarom minach-

ting aantrekken […] Die minachting gaat vaak 

over op de leer zelf, die de geestelijke voorhoudt. 

Zijn geestelijke arbeid zal daarom vruchteloos 

zijn, en zijn vroomheid – hoe groot die ook zijn 

mag – blijft zonder uitwerking‘. 

In de Oostenrijkse erflanden ontstond gedu-

rende de tweede helft van de achttiende eeuw 

het besef dat het academisch theologisch on-

derwijs aan een grondige innovatie toe was, die 

de theologie een wetenschappelijke legitima-

tiegrond kon bieden te-

genover het opkomende 

Engelse empirisme en de 

groeiende invloed van 

de natuurwetenschap-

pen. De introverte theologiebeoefening en de 

barokke kerkelijke spiritualiteit sloten niet meer 

aan bij de vroomheid die onder brede lagen 

van het volk leefde. Franz Stefan Rautenstrauch 

bewoog keizerin Maria Theresia tot ingrijpen in 

de kwaliteit van het theologisch onderwijs. Met 

deze ingreep werd een kerkelijk en maatschap-

pelijk doel verbonden, namelijk een ambtelijke 

indien de oorzaak daarvan niet aan gebrek aan 

verstand maar aan besluitvaardigheid en moed 

ligt zich daarvan zonder leiding door anderen 

te bedienen. Sapere aude! ‘Heb de moed om 

je te bedienen van je eigen verstand!’ is dus de 

lijfspreuk van de Verlichting.’ 

Dit getuigschrift van de rationaliteit is met 

haar klemtoon op moed ook als pamflet van de 

individualisering op te vatten. Deze aanspraak 

op individuele rationaliteit hield geen halt bij 

het geloof. Iemand als Kant – zelf overtuigd 

theïst – pleitte voor vrijheid van religie op 

grond van het vermogen jezelf een beeld te vor-

men wat religieus te verantwoorden is en wat 

niet, al maakte hij zich daarbij geen illusies over 

zijn eigen tijd. Opleiding is al eeuwenlang het 

vehikel van de Verlichting. Dat geldt de theo-

logie, maar ook het geloofsbegrip van het volk. 

Wetenschap is belangrijk: ze biedt ieder niet al-

leen het gebruik van kennis, inzicht en techniek, 

maar vooral een emancipatoir motief om ieder 

gezag – inclusief dat van de kerken – zelfstandig 

te beoordelen. Maar hoe rationaliteitsbestendig 

is de theologie en het geloofsbegrip eigenlijk? Ik 

zal die vraag met drie opmerkingen toelichten. 

Allereerst is dat de onderkenning dat de prak-

tische theologie van meet af aan een ambtelijke 

of professionele, en ergo instrumentele oriën-

tatie kent. Ze correspondeert aan een behoefte, 

nood of vraag in de samenleving die in pasto-

rale, kerkelijke of maatschappelijke dienstverle-

ning opgemerkt, geadresseerd en verzorgd moet 

worden. Dat is natuurlijk een evidentie die 

Rautenstrauch en Maria Theresia goed begre-

pen, maar die tegenwoordig snel aan het zicht 

onttrokken wordt omdat ze tot meningsverschil 

aanleiding geeft. Te wijzen valt op de ambts-

De ambitie om op meer strategisch 

niveau de toekomst van de theologie 

ter hand te nemen, missen we node

reactie3 2



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 3 5

discussie in de geestelijke verzorging, het debat 

over klerikale ambtsvoorwaarden in de rooms-

katholieke kerk, de antitechnische ideologie in 

de pastorale zorg, confessionele barricaden in 

de oecumenische praktijk et cetera. Welk stand-

punt men in dergelijke debatten zelf ook in-

neemt, ze schaden het prioritaire belang dat aan 

de behartiging van levensbeschouwelijke vragen 

en behoeften toegekend moet worden. De zorg 

voor dergelijke ‘geestelijke noden’ wordt immers 

steeds meer in termen als ‘spiritualiteit’ en ‘zin-

geving’ uit het confessionele repertoire gelicht 

en in uiteenlopende professionele disciplines 

behartigd volgens de daar geldende standaar-

den van onderzoek, opleiding en kwaliteitszorg. 

Aldus is het niet denkbeeldig dat de praktische 

theologie als discipline en het pastoraat als be-

roep, haar domein gaandeweg zal verliezen aan 

palliatieve zorg, verpleegwetenschap, medische 

psychologie of positieve psychotherapie. 

Vervolgens, het gesprek van Rautenstrauch 

met zijn keizerin duidt op coöptatie; iets dat 

we tegenwoordig misschien als ‘achterkamer-

tjespolitiek’ zouden betitelen. De eerste had een 

katholiek belang op het oog, namelijk om de 

afspraken die bij het Concilie van Trente waren 

gemaakt over de betere opleiding van geestelij-

ken – tegenover de meer geletterde protestanten 

– te actualiseren door ze van wetenschappelijke 

standaarden en een facultair curriculum te 

voorzien. De tweede diende een politiek belang, 

namelijk om de universitaire opleiding in het 

kader van de staatsherinrichting te ontdoen van 

kerkelijk gemonopoliseerd toezicht, en tege-

lijkertijd de opkomende burgerij fatsoen bij te 

laten brengen door een meer verlichte clerus. 

Beiden deden goede zaken. Het laten accorde-

ren van belangen correspondeert aan een deugd 

van prudentie. Dat is wellicht iets dat eenvoudig 

vergeten wordt in populaire opvattingen van 

de identiteit van de theoloog als profeet, horzel 

in de pels of kritisch commentator van de sa-

menleving. Het zou bedenkelijk zijn indien het 

ontegenzeggelijke belang van dat soort taken tot 

het domeineigen professioneel specialisme van 

de theoloog zou worden gerekend. De stand-

up theologian die met kwinkslagen de publieke 

opinie ontregelt mag af en toe het nieuws halen, 

dat betekent nog niet dat er met een opleiding 

een bestendig beroep van te maken is. Met 

andere woorden, de ambitie om op meer stra-

tegisch niveau en met moedige besluitvaardig-

heid de toekomst van de theologie ter hand te 

nemen, vertegenwoordigt een ambitie die we 

tegenwoordig node missen.

Ten slotte, de voortgang van de wetenschap 

was destijds aanleiding tot herziening van het 

theologisch curriculum op wetenschappelijke 

basis, waardoor – zo luidde althans het voorne-

men – niet alleen het gezag van de pastor onder 

het volk, maar ook dat van de discipline bij de 

andere wetenschappen kon worden hersteld. 

Beide vormen van gezag zijn van belang, maar 

Rautenstrauchs ambitie om de pastor daarin 

zowel praktijkbetrokken als wetenschappelijk 

onderlegd te laten zijn, weerspiegelt een ambi-

valente spanning die de praktische theologie tot 

op de dag van vandaag kenmerkt. Bart Ehrman, 

een historisch-kritisch exegeet uit de traditie 

van de Leben-Jesu-Forschung, vertelt over een 

vrouw die hem na een lezing vroeg: ’Why have 

I never heard this before?’ Het bleek een kerke-

lijke dame die zich afvroeg waarom haar pastor 

– degelijk opgeleid in Princeton Theological 

Seminary – haar in preken en zielzorg voortdu-

rend een traditioneel beeld van Jezus had voor-

gehouden, dat kennelijk niet alleen in tegenstel-

ling stond tot evidente opbrengsten van het 

onderzoek naar de historische Jezus, maar ook 

in het geheel niet beantwoordde aan de weten-

schappelijke opleiding van haar pastor (Ehrman 

2010, 13-14). Het elementaire punt van discus-

sie is hier dat confessionele overtuigingen een 

kennelijke immuniteit voor kritiek bezitten, die 

voetstoots door pastores en predikanten over-

genomen wordt zodra ze de academische oplei-

ding verlaten en in hun kerkelijke rol optreden. 

Men veronderstelt onmondigheid, terwijl pas-

torale zorg en prediking juist zouden moeten 

aansluiten op de religieuze zelfbeoordeling door 

mensen zoals die nu eenmaal gevormd wordt in 

een open publieke ruimte.

Rondkijken
Rondkijken in de praktische theologie betekent 

empirisch onderzoek verrichten. Een gelovig of 

kerkelijk getuigenis kan van belang zijn voor de 

doelstellingen van dergelijk onderzoek, maar 

voor de vraagstelling geldt dat kennis in ratio-

neel toegankelijke en herhaalbare procedures 

vastgesteld wordt. Dat is niet bedoeld om de 

inhoud van religieuze overtuigingen te valide-

ren of te bekritiseren; religieuze overtuigingen, 

teksten en praktijken zijn ‘slechts’ voorwerp van 

onderzoek. Zo’n epistemologische opmerking is 

belangrijk. Het maakt duidelijk wie er aan het 

woord is, wat er precies wordt gezegd, en het 

vermijdt glibberig terrein waarbij onduidelijk is 

of persoonlijke, kerkelijke of wetenschappelijke 

claims in het geding zijn. 

In de bijdrage van Ganzevoort is niet steeds 

duidelijk wie er met de theoloog wordt aan-

geduid. De universitair werkzame theoloog is 

allereerst een bedreigde ‘diersoort’; hun aantal 

is gering en hun uitspraken worden vooral door 

henzelf serieus genomen. Bescheidenheid is dus 

op haar plaats. Professioneel werkzame theolo-

gen die confessioneel roldrager zijn, hebben een 

geheel andere verantwoordelijkheid. Natuurlijk 

neemt hun maatschappelijke betekenis vanwege 

ontkerkelijking ook af, maar hun rondkijk-taak 

betreft niet slechts het religieus interpreteren 

van teksten, overtuigingen en praktijken, maar 

vooral het vormgeven ervan in verzorgend, vie-

rend en vormend aanbod. Waar dat proces van 

interpretatie en expressie institutioneel wordt 

gesteund en geborgd en bovendien kan terug-

vallen op tradities, taal en gemeenschappen, 

is dat een relatief probleemloos proces. Is dat 

structureel niet het geval, dan dreigt ‘interpreta-

tiestress’: het voortdurend individueel moeten 

analyseren en vormgeven van betekenissen zo-

dat deze tenminste door de betreffende persoon 

nog begrepen kunnen worden. Het narratieve 

paradigma dat in theologieopleidingen en pas-

torale praktijken soms als canoniek specialisme 

van het vak geldt, lijkt daarvan een even be-

denkelijke als onvermijdelijke illustratie. Maar 

daarover later meer.

Problematisch aan een publieke theologie 

zoals Ganzevoort die voorhoudt, is dat ‘de 

theologie’ geen gesprekspartner is; enerzijds 

vanwege haar relatieve irrelevantie; anderzijds 

vanwege het feit dat publieke belangen niet 

langer eenduidige grootheden zijn. Ganzevoort 

onderkent dat wel wanneer hij over het belang 

spreekt om pluraliteit serieus te nemen en in 

dialoog te brengen. Maar eronder ligt een pro-
l

reactie3 4



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 3 7

ces dat hij niet expliciet aanroert, namelijk de 

individualisering, die het überhaupt moeilijk 

maakt om motief, inhoud en engagement aan 

die bedoelde dialoog te verlenen. 

Nu is individualisering een meervoudig be-

grip met in de studie van religies tenminste vier 

betekenissen. Allereerst kan individualisering 

als de-institutionalisering opgevat worden; 

het proces waarin mensen zich los maken van 

traditionele kerkelijke banden. Voor die trend 

bestaat in Nederland rond de eeuwwisseling 

veel evidentie. Dan ‘de-traditionalisering’ waar-

bij christelijk geloof afneemt en binnenwereld-

lijkheid toeneemt. Uit empirisch onderzoek 

blijkt dat immanentie 

inderdaad de overhand 

heeft, maar evenzeer dat 

traditioneel christelijk 

geloof herkenbaar aan-

wezig blijft. Vervolgens is ook privatisering van 

belang, waarbij de band tussen christelijk geloof 

en sociale kenmerken verdwijnt. Voor deze 

individualiseringstrend is echter beduidend 

minder bewijs; er blijven daarentegen duidelijke 

aanwijzingen voor confessionele culturen, ter-

wijl christelijk geloof buiten de kerken nauwe-

lijks voorkomt. Ten slotte is fragmentering een 

aspect van individualisering; die neemt toe als 

proces waarbij gelovigen weinig conclusies trek-

ken uit hun geloof voor de inrichting van hun 

leven (Peters c.s. 2000). 

Men kan een kerkelijke theologie weinig 

kansrijk achten. Dat impliceert niet dat een pu-

blieke theologie daarvoor een alternatief vormt; 

daarvoor is het imago van die door academi-

sche theologen geproclameerde theologie sim-

pelweg niet sterk en positief genoeg. Dat geldt  

a fortiori voor een cultuurtheologie die – indien 

ik Ganzevoorts visie zo mag weergeven – een 

‘search and rescue mission’ beoogt van ultieme 

betekenissen in de populaire cultuur. Uiteraard 

kan het onderzoeken van dergelijke betekenis-

sen zinvol zijn, evenals de theologische reflectie 

op dergelijke vormen van zelftranscendentie. 

Om religie in haar breedte te kunnen onder-

zoeken is het echter van belang daarin ook de 

institutionele structuren en normen, de sociale 

netwerken en gemeenschappen, en persoon-

lijke overtuigingen en praktijken te betrekken. 

Onderzoek naar de interactie van dergelijke 

kenmerken van het religieuze domein laat zien 

of, hoe en waar religie 

overlevingskansen heeft. 

Dat biedt ook de beste in-

zichten voor een publieke 

theologie, zoals ik elders 

heb gepoogd te verduidelijken in een analyse 

van religie als kapitaal (Schilderman 2011). 

Vooruitkijken
Met Ruard Ganzevoort deel ik het pleidooi voor 

een innovatieve theologie die meer praktijk-

georiënteerd is. Hij gebruikt daarvoor trefwoor-

den die mijn eigen studenten ook graag gebrui-

ken, namelijk inspiratie, originaliteit, authenti-

citeit, creativiteit en passie, en met uitgesproken 

voorkeuren voor daaraan corresponderende 

ambachtelijke leervormen van narratieve, 

filmische en theatrale aard. En wederom, wie 

kan daar tegen zijn? Het zijn ontegenzeggelijke 

kunsten die ook aan een kunde en een prachtig 

ambacht corresponderen, en die zonder twijfel 

zinvol ingezet kunnen worden in pastoraat, 

geestelijke verzorging en godsdienstonderwijs. 

Dergelijke trefwoorden en leervormen dreigen 

de praktische theologie echter tot vorm van 

entertainment te maken: een onderhoudende 

en populariserende theologie die weliswaar 

aan wijsheid, schoonheid en levenskunst ap-

pelleert, maar daarbij toch afhankelijk blijft 

van vormvereisten en verleidingsstrategieën die 

uiteindelijk niet de inhoud van een overtuiging 

betreffen. Ik bedoel die aanduiding niet cynisch, 

maar begrijp het als een noodzakelijk gevolg 

van het individualiseringsproces waarmee de 

theologie kampt. Houdingen als authenticiteit 

en originaliteit beantwoorden aan typisch per-

soonsgebonden claims van zelfontplooiing. Ik 

doel daarbij op wat Taylor wel de malaise van 

de moderne tijd noemt, namelijk de overtui-

ging dat we ons leven zin kunnen geven zonder 

externe standaarden en dat we zo onszelf uit-

vinden. Omdat keuzes daarbij afhankelijk zijn 

van individuele overwegingen en divergerende 

deelbelangen, zijn ze uiteindelijk niet te funde-

ren, irrationeel en moeilijk te verbinden met 

een gemeenschappelijk goed. Zo creëren we, 

aldus Taylor, een denkbeeld dat wij onszelf aan-

sturen op grond van keuzes die we telkens ook 

weer op losse schroeven zetten. De malaise her-

bergt zo een drievoudige illusie: dat we grond-

slag zijn van onszelf, dat waarden uiteindelijk 

irrationeel zijn, en dat we utilitaire wezens zijn 

(Taylor 1992). 

Het narratieve paradigma in de praktische 

theologie beantwoordt aan deze claims van zelf-

vervulling. Dat paradigma vat onze identiteit op 

als een biografische activiteit waarin we onszelf 

voortdurend optekenen en herschrijven om het 

zo spannend voor een liefst ademloos publiek 

ten gehore brengen. Daarmee wordt een diepte 

gesuggereerd die vooral bestaat bij gratie van 

de ‘suspense of doubt’ (‘is het wel echt?’) die het 

publiek daaraan toekent. Hoe aanstekelijk de 

metafoor van het verhaal ook is, niet iedereen 

houdt van verhalen en niet iedereen verstaat 

de kunst ze te vertellen. Authenticiteit dreigt 

gebukt te gaan onder een continue persoonlijke 

normstelling van ‘self-disclosure’ die correspon-

deert aan dito verwachtingen bij het publiek, 

een proces dat ik eerder aanduidde als ‘interpre-

tatiestress’. 

Nu beantwoordt deze zelftentoonstelling bij 

Taylor niet aan een plat egoïsme, maar herbergt 

het juist een moreel gevoelde plicht van de mo-

derne mens om zichzelf te zijn, hetgeen uitein-

delijk ook een beoordeling vergt van de eigen 

cultuur die de mens vormt. Mensen zijn als 

morele agenten dan ook tegelijkertijd morele 

patiënten, en gehouden om hun afhankelijkhe-

den te onderkennen tegen de achtergrond van 

de ‘horizons of significance’ die hen onderling 

binden (Taylor 1989). 

De aanduiding van theologie als entertain-

ment is dan ook dubbelzinnig. Enerzijds gaat 

zo’n theologie uit van de onvermijdelijkheid 

van een epistemologisch zwaartepunt bij het 

individu. De waarheidsvraag in de theologie 

is dan een zaak van de praktische rede gewor-

den, of minder filosofisch gezegd: een zaak van 

smaak of gevoel, ergo een zaak die de aandacht 

van een publiek vasthoudt en voldoening 

schenkt. Anderzijds is theologie een normatieve 

zaak, zij het volgens de zingeving en consequen-

ties die het individu ermee verbindt of voor 

zover de afhankelijkheid van zijn context hem 

daartoe dwingt. Dat is entertainment voor zo-

ver het de wijsheid demonstreert waarmee die l

Hoe aanstekelijk de metafoor van het 

verhaal ook is, niet iedereen houdt 

van verhalen of beheerst de vertelkunst

reactie3 6



kunst beoefend wordt en bij een breder publiek 

ook bewondering afdwingt. 

Een belangrijke vraag daarbij is of de the-

oloog als professional hiervan de interpreet 

moet zijn. Ganzevoort lijkt dat voetstoots aan 

te nemen, zij het dat de theologie in zijn ana-

lyse daarin steeds een kritische gesprekspartner 

blijft. Indien dat tot verhoopte verlichting, ver-

lossing van onmondigheid of welk meer reli-

gieus omschreven einddoel bijdraagt, zou dat 

uit empirisch onderzoek moeten blijken. Een 

volgende en meer urgente vraag is echter hoe 

de universitaire theoloog de eigen studenten in 

entertainment moet opleiden. Wat immers heb-

ben ze te vertolken als ze met hun aanstaande 

clientèle het geheim gemeen hebben dat ze nog 

aan zichzelf hopen te onthullen?

Literatuur
Ehrman, B. (2010). Jesus, Interrupted. Revealing 

the Hidden Contradictions in the Bible (and Why 
We Don’t Know About Them). New York: Harper 
Collins. 

Ganzevoort, R. (2013). Spelen met heilig vuur. Waar-
om de theologie haar claim op de waarheid moet 
opgeven. Utrecht: Ten Have. 

Müller, J. (1966). Zu den theologiegeschichtlichen 
Grundlagen der Studienreform Rautenstrauchs. 
In: ThQ 146 (1966), 62-97.

Peters, J., Felling, A., Scheepers, P. (2000). Individua-
lisering van godsdienst en levensbeschouwing. In: 
Felling, A., Peters, J., Scheepers, P. (red.). Individu-
alisering in Nederland aan het einde van de twin-
tigste eeuw. Empirisch onderzoek naar omstreden 
hypotheses. Assen: Van Gorcum, 49-96.

Schilderman, J.B.A.M. (2011). Religious Capital and 
Public Accountability. In: H.-G. Ziebertz & L. 
Francis (eds.). The Public Significance of Religion 
(Empirical Studies in Theology, 20) Leiden, Brill, 
41-63.

Taylor, C. (1989). Sources of the Self: The Making of 
Modern Identity. Harvard: Harvard University 
Press. 

Taylor, C. (1992). The Ethics of Authenticity. Harvard: 
Harvard University Press. 

Zottl, A., Schneider, W. (Hrg). (1987). Wege der 
Pastoraltheologie. Texte einer Bewusstwerdung. I. 
Teil 18. Jahrhundert. Grundlegung und Entfaltung. 
Eichstätt: Sales.

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoogleraar 
Religie en Zorg aan de Faculteit der Filosofie, The-
ologie en Religiewetenschappen van de Radboud 
Universiteit Nijmegen. 
h.schilderman@ftr.ru.nl

l

3 8


