
pleidooi2 0 2 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

P LEID    O O I   |   R u a r d  G a n z e v o o r t

Hoe leiden we anno 2014 
goede theologen op?

Als ik het goed zie, is er in die periode 

veel veranderd in de opleidingen. 

Daarbij was de aansluiting op de 

beroepspraktijk steeds een belangrijk element 

in de discussies, al is het maar omdat het be-

roepsperspectief ook bij visitaties steeds belang-

rijker wordt. 

En toch. Bij de predikantsopleidingen wordt 

nog steeds een opvallend groot deel van de 

studietijd besteed aan grondtalen en exegese. Ik 

heb daar geen oordeel over, maar het suggereert 

wel dat de theoloog primair Schriftgeleerde, 

Bijbeluitlegger is. Systematische theologie, kerk-

geschiedenis en praktische theologie zijn goed 

vertegenwoordigd, al klaagt elke docent dat 

uitgerekend zijn of haar vak tekort komt in het 

curriculum. Enigszins schoorvoetend wordt er 

ook gewerkt aan integratie tussen deze verschil-

lende vakken, maar daar lijkt me nog wel wat 

winst te halen. Studenten en afgestudeerden 

(van welke opleiding ook) hebben vaak grote 

moeite om in een concrete situatie de inzichten 

uit al die disciplines op een vruchtbare manier 

samen te brengen. Eigenlijk geldt datzelfde bij 

de opleidingen met een ander beroepsperspec-

tief zoals geestelijke verzorging. Daar is de focus 

op klassiek-theologische vakken vaak minder 

sterk en krijgt men in plaats daarvan bijvoor-

beeld meer godsdienstpsychologie en ethiek, 

maar de vraag naar integratie is er niet minder 

om. 

Het probleem ligt echter niet alleen bij de 

onderlinge balans tussen de vakken. Er is in 

het hele curriculum, zeker bij de opleiding tot 

voorganger/predikant veel te weinig ruimte 

voor de aansluiting tussen de theologische taal 

waarin de voorganger wordt ingewijd en de 

wereld rondom voor wie die taal vaak volstrekt 

Ruim vijftien jaar geleden schreef de Tilburgse pastoraal-psycholoog 
Rein Nauta (1998) over de kloof tussen de theologische opleiding 
en de beroepspraktijk: ‘De akelige conclusie [...] moet zijn dat 
predikanten en pastores worden opgeleid tot een bedrijf dat door 
hen niet wordt gepraktiseerd, terwijl voor wat zij wel doen de nodige 
scholing wordt gemist.’ Theologie als handicap, noemde hij dat. Ligt 
dat anno 2014 anders? 

l

onbegrijpelijk is geworden. De hermeneutische 

kloof ligt niet alleen tussen de theoloog als lezer 

en de oude tekst, maar veel meer tussen de the-

oloog als spreker en het moderne publiek. 

In mijn vorig jaar bij de Nacht van de Theo-

logie verschenen pamflet Spelen met heilig vuur 

(Ganzevoort 2013) heb ik deze relevantievraag 

centraal gesteld. Wat te doen als de woorden die 

we gebruiken voor veel mensen geen verbinding 

meer hebben met hun levenswerkelijkheid? Uit 

de reacties blijkt mij dat veel voorgangers die 

vraag herkennen (ook als 

ze het oneens zijn met mijn 

aanzet voor een antwoord). 

Ze ervaren in de dagelijkse 

praktijk hoe ingewikkeld 

het is om de theologische vertaalslag te maken. 

Ze hebben zelf alleen geleerd om in klassiek-

theologische taal te spreken. Voor zover het lukt 

om de brug wel te slaan, komt dat veelal door 

hun eigen creativiteit en de gewilligheid van 

hun gehoor en niet door hun opleiding – zo 

steek ik de hand in eigen boezem. In dit artikel 

formuleer ik een aantal lijnen die volgens mij 

van belang zijn voor een adequate theologische 

opleiding. De theologie zal voluit publiek en 

dialogisch moeten zijn, in belangrijke mate 

religiewetenschappelijk van aard, disciplinair en 

integrerend, cultureel georiënteerd en bovenal 

inspirerend.

Publieke theologie
Als theologische opleidingen zijn wij vaak te 

eenzijdig gericht op de hermeneutische lezing 

van de traditie en te weinig op de hermeneu-

tische communicatie met het publiek van 

vandaag. Het eerste kenmerk van een adequate 

hedendaagse theologie lijkt mij dat het een vol-

uit publieke theologie moet zijn die niet slechts 

intern kerkelijk georiënteerd is. Dat hangt er 

om te beginnen mee samen dat het publiek van 

de theologie per definitie al drievoudig is: kerk, 

samenleving en wetenschap (Tracy 1981). In 

onze tijd en Nederlandse context is met name 

het publiek ‘kerk’ verzwakt. Waar dat in de min 

of meer verzuilde samenleving een duidelijk te 

definiëren en afgebakende groep was, daar is 

het in onze geseculariseerde 

– of beter: gede-instituti-

onaliseerde (Ganzevoort 

2006) – context een veel 

lastiger te omschrijven pu-

bliek. Natuurlijk zijn er grote verschillen tussen 

denominaties, waarbij vooral de kleinere en 

meer exclusivistische geloofsgemeenschappen 

een veel duidelijker eigen taal hebben. Bij met 

name de grote en meer inclusivistische geloofs-

gemeenschappen is het echter steeds ingewik-

kelder vast te stellen wie überhaupt het publiek 

zijn. Mensen kunnen formeel lid zijn zonder 

enige betrokkenheid of vertrouwdheid met de 

vormen en termen. Mensen kunnen partici-

peren zonder in de traditie gevormd te zijn. Er 

zijn tal van fluïde, tijdelijke en partiële vormen 

van betrokkenheid waardoor het moeilijk te be-

palen wordt wat nu eigenlijk het publiek ‘kerk’ 

is. Dat geldt nog veel meer voor die theologen 

die werken in de geestelijke verzorging en in de 

zorginstelling, krijgsmacht of gevangenis en te 

maken krijgen met een publiek dat zo veelkleu-

rig is, dat het maar de vraag is of het nog in de 

categorie ‘kerk’ valt. Voor veel theologen geldt 

Men tracht de wereld te bekeren, 

veranderen, of begrijpen, 

maar het gaat steeds om de wereld


