PLEIDOOI |

RuArRD GANZEVOORT

Hoe leiden we anno 2014
goede theologen op?

Ruim vijftien jaar geleden schreef de Tilburgse pastoraal-psycholoog
Rein Nauta (1998) over de kloof tussen de theologische opleiding

en de beroepspraktijk: ‘De akelige conclusie [...] moet zijn dat
predikanten en pastores worden opgeleid tot een bedrijf dat door
hen niet wordt gepraktiseerd, terwijl voor wat zij wel doen de nodige
scholing wordt gemist.” Theologie als handicap, noemde hij dat. Ligt

dat anno 2014 anders?

Is ik het goed zie, is er in die periode

veel veranderd in de opleidingen.

Daarbij was de aansluiting op de
beroepspraktijk steeds een belangrijk element
in de discussies, al is het maar omdat het be-
roepsperspectief ook bij visitaties steeds belang-
rijker wordt.

En toch. Bij de predikantsopleidingen wordt
nog steeds een opvallend groot deel van de
studietijd besteed aan grondtalen en exegese. Ik
heb daar geen oordeel over, maar het suggereert
wel dat de theoloog primair Schriftgeleerde,
Bijbeluitlegger is. Systematische theologie, kerk-
geschiedenis en praktische theologie zijn goed
vertegenwoordigd, al klaagt elke docent dat
uitgerekend zijn of haar vak tekort komt in het
curriculum. Enigszins schoorvoetend wordt er
ook gewerkt aan integratie tussen deze verschil-
lende vakken, maar daar lijkt me nog wel wat

20

winst te halen. Studenten en afgestudeerden
(van welke opleiding ook) hebben vaak grote
moeite om in een concrete situatie de inzichten
uit al die disciplines op een vruchtbare manier
samen te brengen. Eigenlijk geldt datzelfde bij
de opleidingen met een ander beroepsperspec-
tief zoals geestelijke verzorging. Daar is de focus
op klassiek-theologische vakken vaak minder
sterk en krijgt men in plaats daarvan bijvoor-
beeld meer godsdienstpsychologie en ethiek,
maar de vraag naar integratie is er niet minder
om.

Het probleem ligt echter niet alleen bij de
onderlinge balans tussen de vakken. Er is in
het hele curriculum, zeker bij de opleiding tot
voorganger/predikant veel te weinig ruimte
voor de aansluiting tussen de theologische taal
waarin de voorganger wordt ingewijd en de
wereld rondom voor wie die taal vaak volstrekt

onbegrijpelijk is geworden. De hermeneutische
kloof ligt niet alleen tussen de theoloog als lezer
en de oude tekst, maar veel meer tussen de the-
oloog als spreker en het moderne publiek.

In mijn vorig jaar bij de Nacht van de Theo-
logie verschenen pamflet Spelen met heilig vuur
(Ganzevoort 2013) heb ik deze relevantievraag
centraal gesteld. Wat te doen als de woorden die
we gebruiken voor veel mensen geen verbinding
meer hebben met hun levenswerkelijkheid? Uit
de reacties blijkt mij dat veel voorgangers die
vraag herkennen (ook als
ze het oneens zijn met mijn
aanzet voor een antwoord).
Ze ervaren in de dagelijkse
praktijk hoe ingewikkeld
het is om de theologische vertaalslag te maken.
Ze hebben zelf alleen geleerd om in klassiek-
theologische taal te spreken. Voor zover het lukt
om de brug wel te slaan, komt dat veelal door
hun eigen creativiteit en de gewilligheid van
hun gehoor en niet door hun opleiding — zo
steek ik de hand in eigen boezem. In dit artikel
formuleer ik een aantal lijnen die volgens mij
van belang zijn voor een adequate theologische
opleiding. De theologie zal voluit publiek en
dialogisch moeten zijn, in belangrijke mate
religiewetenschappelijk van aard, disciplinair en
integrerend, cultureel georiénteerd en bovenal

inspirerend.

Publieke theologie

Als theologische opleidingen zijn wij vaak te
eenzijdig gericht op de hermeneutische lezing
van de traditie en te weinig op de hermeneu-
tische communicatie met het publiek van

HANDELINGEN 2014 | 3

Men tracht de wereld te bekeren,
veranderen, of begrijpen,
maar het gaat steeds om de wereld

vandaag. Het eerste kenmerk van een adequate
hedendaagse theologie lijkt mij dat het een vol-
uit publieke theologie moet zijn die niet slechts
intern kerkelijk georiénteerd is. Dat hangt er
om te beginnen mee samen dat het publiek van
de theologie per definitie al drievoudig is: kerk,
samenleving en wetenschap (Tracy 1981). In
onze tijd en Nederlandse context is met name
het publiek ‘kerk’ verzwakt. Waar dat in de min
of meer verzuilde samenleving een duidelijk te
definiéren en afgebakende groep was, daar is
het in onze geseculariseerde
— of beter: gede-instituti-
onaliseerde (Ganzevoort
2006) — context een veel
lastiger te omschrijven pu-
bliek. Natuurlijk zijn er grote verschillen tussen
denominaties, waarbij vooral de kleinere en
meer exclusivistische geloofsgemeenschappen
een veel duidelijker eigen taal hebben. Bij met
name de grote en meer inclusivistische geloofs-
gemeenschappen is het echter steeds ingewik-
kelder vast te stellen wie tiberhaupt het publiek
zijn. Mensen kunnen formeel lid zijn zonder
enige betrokkenheid of vertrouwdheid met de
vormen en termen. Mensen kunnen partici-
peren zonder in de traditie gevormd te zijn. Er
zijn tal van fluide, tijdelijke en partiéle vormen
van betrokkenheid waardoor het moeilijk te be-
palen wordt wat nu eigenlijk het publiek ‘kerk’
is. Dat geldt nog veel meer voor die theologen
die werken in de geestelijke verzorging en in de
zorginstelling, krijgsmacht of gevangenis en te
maken krijgen met een publiek dat zo veelkleu-
rig is, dat het maar de vraag is of het nog in de
categorie ‘kerk’ valt. Voor veel theologen geldt

21

>



