
verslagh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   i   3 5

P i l O T V e r S l A g   |   Christa Anbeek, Ger Palmboom & Jaap Schuurmans

De levensbeschouwelijk  
professional in transitie

In de eerste plaats gaan we in op het veran-

derende religieuze landschap en de bijzon-

dere levensbeschouwelijke uitdagingen die 

hierdoor lijken te ontstaan, met name wanneer 

er sprake is van kwetsbaarheid. Vervolgens 

wordt ingezoomd op het onderzoek naar moge-

lijkheden voor geestelijk begeleiders in de eer-

stelijnszorg. Aan de hand van enkele resultaten 

uit dit onderzoek formuleren we aanbevelingen 

voor de positionering van levensbeschouwelijke 

professionals en welke implicaties dit zou heb-

ben voor levensbeschouwelijke opleidingen.1

Veranderend religieus landschap en de 
uitdaging van kwetsbaarheid
Godsdienstsocioloog Staf Hellemans laat in zijn 

studie Het tijdperk van de wereldreligies (2007) 

zien hoe vanaf 1960 de pluralisering en globa-

lisering begint; honderden religies en religieuze 

bewegingen buitelen over elkaar heen. Voor 

individuen brengt deze ontwikkeling meer vrij-

heid, maar ook onoverzichtelijkheid. Je kunt 

tegenwoordig kiezen voor boeddhisme, soefisme, 

islam, hindoeïsme, allerlei vormen van yoga; ook 

niet-geloven is een optie, zoals onder anderen de 

Canadese filosoof Charles Taylor benadrukt. Het 

individu en de subjectieve beleving vormen het 

middelpunt. Iedereen stelt naar eigen smaak en 

inzicht een levensbeschouwing samen.

Dit zelf samenstellen van een levensbeschou-

wing lijkt een verworvenheid, maar kan ook een 

complexe opgave zijn. Een uitgangspunt van 

ons onderzoek is dat ervaringen met de kwets-

baarheid van het leven de zoektocht naar zin 
l

In dit artikel wordt verslag gedaan van een project dat mogelijkheden voor 
geestelijk begeleiders in de eerstelijnszorg onderzoekt. Het onderzoek 
speelt zich af tegen de achtergrond van een veranderend religieus landschap 
en de gevolgen die dit heeft voor de wijze waarop individuen omgaan met 
religieuze en existentiële vragen. Wat betekenen deze veranderingen voor 
een mogelijk levensbeschouwelijk aanbod en welke competenties vraagt 
dit van religieuze professionals? En welke implicaties zijn er op basis van 
dit onderzoek te formuleren voor initieel en post-initieel theologisch en 
levensbeschouwelijk onderwijs?



verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 7

urgenter maken (Anbeek 2010; 2013a; 2013b; 

Vroom 2013). Onze samenleving kenmerkt 

zich door een aantal dominante waarden, zoals: 

vrijheid, autonomie, onafhankelijkheid, succes-

vol zijn, gezond zijn, actief zijn, jong en soepel 

zijn.2 Op het moment dat iemand met kwets-

baarheid te maken krijgt, 

bijvoorbeeld door het verlies 

van werk of gezondheid, of 

door ouderdom, dient zich 

vaak een andere werkelijk-

heid aan die gekenmerkt wordt door heel an-

dere gegevens: afhankelijkheid, onzekerheid, 

vermoeidheid, niet langer actief kunnen zijn, 

niet succesvol. Traditioneel waren het met name 

religies in casu religieuze gemeenschappen die 

hielpen om deze ervaringen van kwetsbaar 

leven te duiden. Maar door het versnipperde 

religieuze landschap zijn er geen duidelijke 

overstijgende zingevingskaders meer voorhan-

den. ‘Vrijheid, blijheid’ lijkt de grootste gemene 

deler. Deze vrijheid vormt een behoorlijke 

uitdaging als mensen op de grenzen van het 

bestaan stuiten. Als het leven op z’n kop staat, 

minder vanzelfsprekend is dan het leek te zijn, 

ons voor morele dilemma’s plaatst en zicht op 

het einde geeft, juist dan doemt de vraag naar 

zin en betekenis op. Hoe kunnen we richting 

vinden en wat is het juiste om te doen? 

Dat is geen gemakkelijke opgave. Zeker niet 

als we bedenken dat ‘zin of betekenis’ verschil-

lende dimensies van het bestaan omvat. Het 

gaat niet alleen om een levensvisie, maar ook 

om een levenswijze, om manieren van hande-

len, om een gemeenschap, een ethiek op grond 

waarvan je keuzes kunt maken en om rituelen 

om de chaos mee in te dammen. 

Door de secularisatie zijn er tegenwoordig min-

der traditionele religieuze hulpverleners. Bo-

vendien missen zij door hun gebondenheid aan 

één bepaalde religieuze overtuiging nogal eens 

de aansluiting bij de meerderheid van de bevol-

king, die haar heil niet meer zoekt in een tradi-

tionele levensbeschouwing. 

Zorginstellingen zijn wel 

verplicht geestelijke verzor-

ging te faciliteren, maar dat 

is voor de meeste sectoren 

niet nader gekwantificeerd, waardoor er relatief 

weinig geestelijk verzorgers zijn. In steeds meer 

instellingen verdwijnen ze zelfs helemaal.

Nieuwe levensbeschouwelijke 
uitdaging: een pilot
Met bovenstaande schets over het veranderende 

religieuze landschap voor ogen besloot de 

Universiteit voor Humanistiek een pilot (2010-

2013) te ondersteunen naar mogelijkheden 

voor geestelijke begeleiding in de eerstelijns-

zorg. De pilot bestond uit vier onderdelen: 

1. �twee masterscripties waarin onderzoek werd 

gedaan naar hulpverleners in de eerstelijns- 

en tweedelijnszorg met het oog op het signa-

leren van en omgaan met zingevingsvragen 

bij patiënten; 

2. �zingevingsconsulenten (geestelijk begelei-

ders)3 die binnen enkele huisartspraktijken, 

in samenspraak met de huisarts, patiënten 

bezochten. Zowel de huisartsen als de gees-

telijk begeleiders hielden logboeken van de 

gesprekken bij; 

3. �zingevingsconsulenten die zelfstandig, zonder 

tussenkomst van een huisarts, bij mensen 
l

Ervaringen met de kwetsbaarheid 

van het leven maken de 

zoektocht naar zin urgenter 

6

thuis gesprekken voerden. Ook hier werden 

logboeken bijgehouden; 

4. een focusgroep met huisartsen. 

In het artikel Bestaansconsulenten binnen eer-

stelijns behandelteams (Anbeek 2013c) staan de 

eerste drie onderdelen van deze pilot beschre-

ven; ook worden de eerste conclusies verwoord. 

Hieronder volgen samengevat de belangrijkste 

resultaten van dit eerste deel. Daarna presen-

teren we de belangrijkste resultaten die naar 

voren zijn gekomen uit de analyse van de focus-

groep. Vervolgens wordt gereflecteerd op wat 

dit voor de positionering van levensbeschouwe-

lijke professionals en hun opleiding zou kunnen 

betekenen.

Eerste resultaten van het 
onderzoeksproject
Het doel van de analyse van dertien verzamelde 

casussen en de bijbehorende logboeken was het 

verhelderen van de mogelijkheden, kansen en 

drempels voor inzet van geestelijke verzorging 

in eerste lijn. Hiertoe werden de volgende ana-

lysevragen gesteld: 

I. 	� Welke thematiek komt in de gesprekken 

naar voren?

II.	� Wat doet de zingevingsconsulent?4

III.	�Welke meerwaarde ervaren huisartsen en 

patiënten? 

IV. �Welke drempels ervaren huisartsen, zinge-

vingsconsulenten en patiënten?

De thematiek
De thematiek die in de gesprekken naar voren 

komt betreft de levensgeschiedenis en de ziek-

tegeschiedenis. Tevens de gevolgen van ziekte in 

het dagelijks leven: bijvoorbeeld vermoeidheid, 

misselijkheid en beperkingen. Verder wordt er 

gesproken over de ideeën, gevoelens, verlangens 

en zorgen over nabije toekomst. Ten slotte be-

treft het de thematiek rondom sterven, dood, de 

wilsverklaring, levenseinde en euthanasie en de 

uitvaart.

Wat doet de zingevingsconsulent? 
Allereerst is er in alle gevallen sprake van een 

huisbezoek; dit betekent dat de zingevingscon-

sulent binnenkomt in de leefwereld van de cli-

ënt. Ten tweede is er sprake van het luisteren, de 

cliënt vrijuit laten praten. Uit de logboekanalyse 

blijkt dat de zingevingsconsulent daarbij erken-

ning te bieden voor wat cliënt doormaakt, en 

zich beschikbaar te stellen, verbinding te zoeken 

en troost te bieden. 

Verder blijken de zingevingsconsulenten te 

zoeken naar een alternatieve wijze van kijken en 

omgaan met wat er aan de hand is. En helpen 

zij de cliënten kracht- en vreugdebronnen aan 

te boren. Ook helpen zij de cliënt en naasten 

met beslissingen nemen en het bespreekbaar 

maken van aspecten rondom wilsverklaring, 

euthanasiewensen, houding ten aanzien van 

sterven en dood en ideeën over de uitvaart. Uit 

de analyse blijkt dat zingevingsconsulenten op 

deze wijze aan het werk gaan om de cliënt te le-

ren kennen en een vertrouwensbasis te creëren. 

Zij krijgen inzicht in hun biografie en kunnen 

zo uiteindelijk helder krijgen wat er precies op 

het spel staat, om zo ook te laten merken aan 



9verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   38

de cliënt: ‘je doet er toe’. De cliënt is sturend, de 

bestaans- of zingevingsconsulent volgend.

Welke meerwaarde ervaren huisartsen en 
patiënten?
Zowel huisarts als cliënt lijken tevreden, maar 

hebben moeite om te verwoorden wat de op-

brengst is. Analyserend naar de opbrengst van 

de inzet van geestelijk verzorgers werd door de 

huisartsen de rust benoemd te weten dat naast 

de medische ook de existentiële dimensie de 

aandacht krijgt.

Welke drempels ervaren huisartsen, 
zingevingsconsulenten en patiënten?
Uit de pilotstudie komt een aantal dilemma’s 

naar voren. Zo blijkt dat zowel huisartsen als 

patiënten geen ‘taal’ hebben voor levensvragen. 

De religieuze taal is voor velen weggevallen, 

maar daar is niets voor in de plaats gekomen. 

Hierdoor worden levensvragen maar moeizaam 

herkend.

Huisartsen geven aan dat het hun ontbreekt 

aan handvatten en ervaring wanneer en hoe 

een zingevingsconsulent inzetbaar is. Er is geen 

financiering voor de inzet van een zingevings-

consulent. De kosten voor het inschakelen van 

een zingevingsconsulent  moet door de indivi-

duele patiënt worden betaald. 

Voor de zingevingsconsulent vormt de on-

duidelijke profilering een belemmering. Hoe 

maakt de bestaansconsulent duidelijk wat hij te 

bieden heeft en hoe onderscheidt hij of zij zich 

daarmee van beroepen zoals de psycholoog of 

de maatschappelijk werker? 

Bij het uitvoeren van euthanasie werd de 

zingevingsconsulent verschillende keren niet 

betrokken, ondanks een voorafgaand intensief 

contact. Zowel voor patiënten als voor de huis-

arts was niet duidelijk welke rol een bestaans-

consulent hier zou kunnen spelen.

Ten slotte is er onduidelijke samenspraak met 

andere levensbeschouwelijke professionals die 

door familie worden ingeschakeld. Een katho-

lieke pastor nam zonder overleg met de be-

staansconsulent de uitvaart voor zijn rekening, 

terwijl de bestaansconsulent hier uitvoerig met 

de patiënt over van gedachten had gewisseld.

Het teamwork tussen de huisarts en zinge-

vingsconsulent is ook niet vanzelfsprekend. Er 

dreigt het gevaar van twee solotrajecten. Team-

work zou verder ontwikkeld kunnen worden 

door structureel overleg binnen de eerste lijn 

van praktijkondersteuners, huisartsen en zinge-

vingsconsulent. 

Als we in termen van competenties van de zin-

gevingsconsulent spreken, kunnen we zien dat 

er met name een appèl wordt gedaan op de re-

lationele, de hermeneutische en de dialogische 

competentie. Deze spelen een belangrijke rol in 

het contact met de patiënt en de familie, zowel 

als met de huisarts en met andere (zorg)profes-

sionals. De zelfreflectieve competentie is mede 

van belang om te kunnen schakelen tussen de 

verschillende leef- en professionele werelden 

(zie tabel).

De focusgroep
Tot deze fase in het onderzoek heeft de focus 

van de analyse van de onderzoeksgegevens met 

name gelegen op de inzet van de zingevings-

consulenten. Er is wel gekeken naar wat cliënten 

en huisartsen als ‘opbrengst’ van de gesprek-
l

ken zagen. Deze twee punten zijn nog niet 

voldoende uit het verzamelde materiaal naar 

boven gekomen. Enerzijds bleek dat het lastig 

was om cliënten van de zingevingsconsulenten 

achteraf te vragen wat zij 

van de gesprekken had-

den gevonden (cliënten 

waren overleden; het was 

voor cliënten moeilijk om 

onder woorden te brengen wat de ‘opbrengst’ 

van de gesprekken was geweest omdat er geen 

problemen opgelost waren; cliënten hebben in 

vertrouwen met de zingevingsconsulenten over 

gevoelige thematiek gesproken, waarna ze het 

lastig vonden om hierover met een onbekende 

buitenstaander in gesprek te gaan). Anderzijds 

is in de verzamelde data nog te weinig naar 

boven gekomen hoe huisartsen de geboden zorg 

evalueerden (huisartsen zagen geen duidelijke 

probleemoplossing; hadden te weinig zicht op 

waar de gesprekken precies over gegaan waren; 

zagen geen duidelijke ver-

anderingen bij hun patiën-

ten).

Om de visie van huisart-

sen meer zichtbaar te krij-

gen is een focusgroep-interview georganiseerd. 

Aan dit interview deden zes praktijk houdende 

huisartsen, vijf mannen en een vrouw, en een 

huisarts in opleiding (vrouw) mee. De werving 

van de huisartsen vond plaats door contacten 

tussen de huisartsen onderling; een aantal van 

hen is gespecialiseerd in de palliatieve zorg, van 

andere huisartsen was bekend dat ze interesse 

Vier competenties ten behoeve van geestelijke begeleiding

Het vermogen te investeren in (de opbouw en het bewaken van) 
een relatie van veiligheid, gelijkwaardigheid en vertrouwen.

1. Relationele competentie

Het vermogen om verschillende, mogelijk tegenstrijdige, 
betekenisdimensies in de verhalen en ervaringen van de ander te 
herkennen, te duiden en te verwoorden teneinde zoveel mogelijk 
recht te doen aan diens geleefde werkelijkheid.

De gevoeligheid en openheid voor de vele mogelijke (eventueel 
tegenstrijdige) betekenisdimensies en nuances in de verhalen en 
ervaringen van de ander.

2. Hermeneutische competentie

Het vermogen om je eigen voorkeuren, ideeën, angsten, 
verlangens, waarden et cetera te onderzoeken en deze in reactie op 
de ander te (h)erkennen.

3. Zelfreflectieve competentie

Het vermogen je open te stellen voor het verschil en de bereidheid 
om je eigen vooronderstellingen op het spel te zetten en te 
veranderen.

4. Dialogische competentie

       Narratieve sensibiliteit

Overzicht van de vier competenties. Bron: Duyvenbode 2014, gebaseerd op Alma & Anbeek 2013

Voor huisartsen is op het gebied 

van zingeving een toeleidende rol 

mogelijk, al zijn er nogal wat dilemma’s



1 1verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   31 0

hebben in zingevingsvragen. Het interview 

werd geleid door een onderzoeker van het pro-

ject; daarnaast was een andere onderzoeker als 

observant aanwezig. Hieronder de belangrijkste 

bevindingen. 

Het interview werd als volgt ingeleid: In de 

palliatieve zorg worden jullie als huisartsen wel-

licht regelmatig geconfronteerd met zingevings-

vragen. Wat moet ik me in jullie praktijk daarbij 

voorstellen? Komen jullie het vaak tegen? Wanneer 

merk je dat? Wanneer merk 

je dat niet?5 Ondanks dat de 

huisartsen in deze focus-

groep in beginsel positief 

leken te staan tegenover 

een eventueel in te schakelen zingevingsconsu-

lent, stond een groot deel van het focusgoep-in-

terview in het teken van de poging vat te krijgen 

op het concept ‘zingevingsvragen’ en hoe de rol 

van de huisarts en mogelijk de zingevingsconsu-

lent op dit vlak ingevuld zou kunnen worden.

Volgens de deelnemers spelen zingevingsvra-

gen vaak als er sprake is van verlieservaringen. 

Het meest in het oog springend is dat in de 

palliatieve zorg, maar verlieservaringen spelen 

ook bij chronisch zieken, mensen die een naaste 

verloren hebben of iets wat voor hen belangrijk 

is hebben moeten opgeven. Verder ziet één van 

de huisartsen zingevingsvragen als ‘welzijnsvra-

gen en eenzaamheid’. Een ander noemde ‘angst’ 

als mogelijk aspect. 

Afbakening van het domein 
‘zingevingsvragen’ 
Ondanks dat huisartsen zingevingsvragen of 

-problematiek lijken te signaleren in de levens 

van patiënten, bleek het bijzonder lastig om 

helder te krijgen wat zingevingsvragen precies 

zijn. Ze komen ook niet als zodanig ter sprake. 

Patiënten benoemen hun problemen niet in die 

termen en huisartsen ‘vertalen’ de verwoorde 

klachten vervolgens bijvoorbeeld als ‘medisch 

onverklaarbare klacht’, ‘moeheid’, of ‘boosheid’. 

Door dit vage karakter hangt het dus van de 

werkwijze en duiding door de huisarts af of 

problemen waar patiënten mee worstelen als 

zingevingsvragen geïnterpreteerd worden. Of 

huisartsen vervolgens ook 

een rol zouden moeten 

spelen in aandacht voor 

zingevingsvragen is twee. 

En omdat patiënten niet 

uit zichzelf zullen vragen naar begeleiding door 

een voor hen onbekende zingevingsconsu-

lent, lijkt hier een cruciale vraag te liggen. Als 

huisartsen op het gebied van zingeving een rol 

zouden moeten nemen, zullen zij hierin dus een 

toeleidende rol nemen. Aan die mogelijk toelei-

dende rol zitten enkele lastige aspecten.

Past aandacht voor zingeving wel bij de 
rol van de huisarts?
Alle deelnemende huisartsen herkenden situ-

aties waarin mogelijk zingevingsvragen bij pa-

tiënten aan de orde waren. In die gevallen kan 

de huisarts een speciale rol spelen door de vra-

gen of klachten van patiënten aldus te verwoor-

den en vervolgens eventueel patiënten door te 

verwijzen naar een zingevingsconsulent.

Soms kan het signaleren van de vragen door 

de huisarts zelf reeds genoeg zijn om patiënten 

te helpen. Pas wanneer huisartsen het gevoel 

hebben dat ‘ze niet verder komen met een  

patiënt’ denken zij dat expliciet aandacht geven 
l

De onduidelijke profilering van de 

zingevingsconsulent zorgt voor 

onzekerheid over de eigen rol

aan zingevingsvragen nuttig zal zijn. 

Huisartsen voelden zich daarbij ook onzeker 

(onvoldoende kennis) of onmachtig (onvol-

doende tijd) om patiënten hierin te begeleiden. 

Ook botst het regelmatig met de rol van huis-

arts: je moet vaak onder tijdsdruk handelen 

(diagnosticeren; insturen of niet; medicijnen 

voorschrijven). De zorgverzekeraar hanteert de 

eenheid van tien minuten per consult, met een 

maximum van twee aaneensluitende consulten, 

ook voor visites.

In het focusgroep-

gesprek werd daarom 

nader onderzocht of het 

mogelijk en wenselijk is 

om patiënten door te kunnen verwijzen naar 

iemand die zich specifiek met zingevingsvragen 

bezighoudt. Maar ook voor het verwijzen geldt 

dat van de gebruikelijke werkmodus afgestapt 

moet worden. Ook voor het ‘simpel’ signaleren 

van zingevingsvragen moet je dus rust en ge-

duld hebben en beschouwend of reflecterend 

kunnen kijken. Gezien het gevoel van huisart-

sen dat zij daar niet voldoende tijd en expertise 

voor hebben, ligt hier dus al een probleem. 

Wat moet iemand kunnen om zich met 
zingevingsvragen bezig te houden?
Om patiënten te kunnen begeleiden in hun zin-

gevingsvragen vinden de deelnemende huisart-

sen dat de betreffende professional zich dient aan 

te sluiten bij en af te stemmen op de patiënt, om 

op die wijze de vragen of blokkades van patiën-

ten te kunnen verhelderen, te duiden en daar-

door mogelijk voor betrokkene beter hanteer-

baar te maken. Dit alles door de tijd te nemen, te 

praten, te luisteren en te benoemen. Daarnaast 

wordt kennis van verschillende wereldvisies en 

het omgaan met diversiteit genoemd.

Wie kunnen dat?
Verschillende disciplines werden hierbij ge-

noemd: een (academisch opgeleide) zingevings-

consulent (analoog aan de geestelijk verzorger 

die binnen een zorginstellingen werkzaam is); 

maatschappelijk werker, psycholoog, sociaal-

psychiatrisch verpleegkundige, vrijwilliger of 

buurvrouw. Wie nu de 

juiste persoon of wat nu 

de juiste professie is, is 

wederom lastig te bepalen 

vanwege de omissie van 

een duidelijke begrenzing of definiëring van het 

thema ‘zingevingsproblematiek’. 

Wat moet het effect/resultaat zijn van 
aandacht voor zingevingsvragen?
Door aandacht aan zingevingsvragen te geven 

kan wellicht voorkomen worden dat vragen die 

niet medisch zijn toch bij de huisarts neerge-

legd (blijven) worden. Daarvoor is het nood-

zakelijk dat zowel de patiënt als de huisarts dat 

inziet. Beiden dienen daarvoor uit de gebruike-

lijke medische modus te stappen. 

Eveneens hoopt de huisarts dat hij daardoor 

ontlast wordt, omdat de vragen niet meer op 

zijn bordje (blijven) liggen en er dus minder 

beroep op hem gedaan zal worden. Maar het 

zal wellicht niet enkel ontlasten (dus werkdruk 

verminderen), het kan ook verdiepend en voe-

dend werken. Dat vergt echter tegelijkertijd een 

investering van de huisarts.

Natuurlijk draagt die consulent iets bij, want 

anders heb ik die consulent niet nodig. Als 

Snelle analyse en probleemoplossing 

staan niet op de voorgrond, maar 

rust, geduld en beschouwende reflectie



1 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 1 3

Montfort Demonstrationschool for the 

Deaf and Blind, Limbe, Malawi 



1 5verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   31 4

die consulent dingen doet die ik ook kan, 

dan is het puur ontlasting, maar hij doet wat 

anders.[…]

Ik denk vooral dat die patiënt er beter van 

wordt. Ik heb niet de illusie dat het mij zal 

ontlasten. Als het mij vier keer zoveel werk 

kost, dan zal ik mij wel achter de oren krab-

ben. Ontlasten zal deels ook wel zo zijn, maar 

het kost ook wat.[…]

Ook hier wordt het risico gesignaleerd dat door 

de moeilijk te begrenzen en te definiëren ‘zinge-

vingsproblematiek’ en daarmee de vage doelen 

die de aandacht voor deze problematiek zou 

moeten dienen, tot onduidelijkheid en onbe-

grensde groei zal kunnen leiden.

Maar aanbod creëert ook vraag. Er is een lij-

densdruk die wij in onze spreekkamer ontvan-

gen en waar we ons best mee doen. Maar als je 

niet duidelijk definieert welk doel zo’n begelei-

dingstraject heeft … […] 

Behoefte van de huisarts ten aanzien van 
zingevingsproblematiek
Gezien de onzekerheid die huisartsen ervaren 

in het signaleren, begeleiden en ‘oplossen’ van 

zingevingsproblematiek van patiënten, uiten 

huisartsen de behoefte om hierover met gelijk-

waardige samenwerkings- en gesprekspartners 

te kunnen reflecteren. Zij pleiten ervoor dat 

zij in een of andere samenwerkingsvorm met 

academisch opgeleide zingevingsconsulenten 

patiëntencasuïstiek zouden kunnen bespreken 

en uitwisselen.

Daarnaast kan samenwerking huisartsen 

helpen om – vanwege de andere invalshoek die 

de zingevingsconsulent kiest – beter zicht te 

krijgen op hoe de patiënt tegenover zijn situatie 

staat, waardoor hij zijn zorg daar ook beter op 

kan afstemmen. Voorwaarde hiervoor is wel dat 

huisarts en consulent hierover inhoudelijk mo-

gen uitwisselen.

Hoe patiënten overtuigen?
Zoals reeds gesteld: in de spreekkamer van de 

huisarts benoemen patiënten zingevingsvragen 

of -problemen niet in deze termen. Huisartsen 

worstelen daarom hoe hen te overtuigen en 

te verwijzen naar een voor hen nog onbekend 

iemand met een onduidelijk aanbod om over 

hun (zoals de huisarts dat benoemt) zingevings-

probleem te gaan praten. Daarbij is patiënten 

bovendien ook niet direct te verhelderen wat de 

uitkomst van dat soort gesprekken zal zijn. 

Organisatievorm en financiering
Tijdens dit focusgroep-interview is er naast bo-

vengenoemde onderwerpen nog kort aandacht 

besteed aan de vorm van organisatie en financie-

ring van het inschakelen van hulpverlening op 

het gebied van zingevingsvragen. Qua organisa-

tie is de mogelijkheid dat huisarts en zingevings-

consulent in een hechte samenwerkingsrelatie 

gaan werken, waarbij de zingevingsconsulent 

bijvoorbeeld binnen het gezondheidscentrum 

aanwezig en beschikbaar is. Wellicht dat dit voor 

patiënten drempelverlagend werkt. 

Het wordt daarbij wel als meerwaarde gezien 

dat de zingevingsconsulent bij de mensen thuis 

in gesprek gaat. Een andere vorm is dat de zin-

gevingsconsulent onafhankelijk en zelfstandig 

is, en door de huisarts in te schakelen is. Een 

nadeel hiervan zou kunnen zijn dat de huisarts l

Conclusies, aanbevelingen en 
implicaties
Op grond van de pilot komen we tot een aantal 

conclusies, waaraan we een aantal reflecties 

verbinden wat dit voor de positionering van 

levensbeschouwelijke professionals dient te 

betekenen. Op basis hiervan formuleren we 

vervolgens een aantal implicaties voor initieel 

en post-initieel theologisch onderwijs.

Conclusies
1. �De zingevingsconsulent lijkt goed en bete-

kenisvol werk te doen, maar weet dit niet in 

een hedendaagse levensbeschouwelijke of 

existentiële taal te communiceren.6 Hierdoor 

dreigt psychologisering van het vakgebied 

(luisteren, erkennen, bevestigen, aandacht 

geven) en onderwaardering van de expertise 

van de geestelijk begeleider (‘de buurvrouw 

kan het ook’). Daarbij dreigt de levensbe-

schouwelijke dimensie en expertise uit beeld 

te raken en zelfs te verdwijnen.

2. �Uit de analyse van de logboeken komt naar 

voren dat huisartsen en patiënten geen taal 

hebben voor levensvragen. Ook uit de fo-

cusgroep blijkt dat er grote verwarring is 

rondom begrippen als zingeving, levensvra-

gen en spiritualiteit. Deze conclusie kwam 

ook naar voren in de twee masterscripties die 

in het kader van dit project geschreven zijn 

(Hulshof 2012; De la Hayze 2012). De ter-

men zingeving, levensvragen en spiritualiteit 

zorgen bij een breder publiek maar ook bij 

medische professionals voor verwarring en 

onduidelijkheid.

3. �De onduidelijke profilering van de zinge-

vingsconsulent zorgt voor onzekerheid over 

te weinig of pas achteraf geïnformeerd blijft 

over wat er ter sprake komt tussen zingevings-

consulent en patiënt. 

Dit punt raakt aan een belangrijke vraag die 

bij beide organisatievormen speelt: hoe moet 

de informatie-uitwisseling tussen huisarts en 

zingevingsconsulent geregeld worden? Voor 

geestelijk verzorgers binnen een intramurale 

setting geldt veelal een vrijplaatsfunctie. De 

huisartsen lieten duidelijk weten dat zij juist 

behoefte hadden aan een hechte samenwer-

kingsrelatie, omdat zij van de inzichten en het 

perspectief van de zingevingsconsulent konden 

leren of dat zij samen konden reflecteren, zodat 

daardoor hun kwaliteit van zorg zou kunnen 

verbeteren. De zingevingsconsulent heeft hierin 

dan dus naast een consulterende functie rich-

ting de patiënt ook een consultfunctie richting 

de huisarts. Hiervoor is het nodig dat de zin-

gevingsconsulent niet een strikte interpretatie 

van de vrijplaats hanteert, maar bereid is om na 

toestemming van de patiënt informatie over de 

gesprekken uit te wisselen. 

Heel kort is het onderwerp ‘financiering’ 

verder nog aan bod gekomen. Daarbij wordt op 

twee gedachten gehinkt. Enerzijds zou aandacht 

aan zingevingsvragen zo goedkoop mogelijk en 

daarmee laagdrempelig geregeld moeten wor-

den (door bijvoorbeeld speciaal getrainde vrij-

willigers), anderzijds wordt het toch ook wel als 

speciale expertise gezien waarbij de huisarts te 

rade kan gaan om zo de zorg zo goed mogelijk 

op de situatie af te stemmen. Een ander punt 

is de bron van financiering: moeten de mensen 

het (deels) zelf betalen of moet het gefinancierd 

worden vanuit de zorgverzekering of andere 

gemeenschappelijke middelen?



1 7verslag1 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

de eigen rol. Omdat de eigen levensbeschou-

welijke expertise onvoldoende in beeld is, 

ontstaat er rolverwarring ten aanzien van 

aanpalende zorgverleners, zoals psychologen, 

maatschappelijk werkers en vrijwilligers.

4. �Huisartsen signaleren zingevingsvragen en 

geven aan dat hier een andere expertise en 

andere competenties geboden zijn dan de 

medische. Snelle analyse en probleemoplos-

sing staan niet op de voorgrond, maar rust, 

geduld en beschou-

wende reflectie. Hier 

zou een speciaal op-

geleide professional, 

die kennis heeft van 

verschillende wereldvisies en het omgaan met 

diversiteit, een rol kunnen spelen. Als voor-

deel van een academisch opgeleide professio-

nal wordt de mogelijkheid van gelijkwaardige 

samenwerking en reflectie genoemd, wat tot 

betere zorg zou kunnen leiden, maar ook tot 

verdieping en voeding van de professional 

zelf.

5. �Voor de organisatie en financiering van gees-

telijke begeleiding zijn nog de nodige samen-

spraak, beroepsverheldering (beroepsgeheim 

in plaats van vrijplaats), vindingrijkheid en 

ondernemingszin geboden.

Aanbeveling 1
Op grond van conclusie 1, 2 en 3 lijkt er werk 

aan de winkel voor de opleidingen om een he-

dendaagse (inter)levensbeschouwelijke taal te 

ontwikkelen, die het domein van de particuliere 

religies maar ook van de psychologie weet te 

overstijgen. Dit is geen eenvoudige klus, maar 

wel een noodzakelijke. Sommige denkers wijzen 

op de overbodigheid van levensbeschouwelijke 

inhouden (De Botton 2011), anderen op het 

ontbreken van een taal die de dagelijkse erva-

ringen van mensen verbindt met maatschap-

pelijke, levensbeschouwelijke en politieke visies, 

waardoor belangrijk engagement onzichtbaar 

en onbesproken blijft (Van den Brink 2012). 

Uit ons onderzoek blijkt dat er een wereld ver-

loren dreigt te gaan als levensbeschouwelijke 

professionals, of het nu geestelijk begeleiders of 

predikanten zijn, geen 

taal meer hebben om 

aan buitenstaanders uit 

te kunnen leggen over 

welke dimensie van het 

menselijk bestaan hun expertise gaat.

In onze visie dienen concrete ervaringen van 

kwetsbaarheid en een veelheid aan religieuze en 

culturele (literatuur, kunst) bronnen en ver-

halen (die vaak gaan over kwetsbaarheid) het 

uitgangspunt te zijn voor een dergelijke nieuwe, 

hedendaagse levensbeschouwelijke taal. In De 

berg van de ziel en Aan de heidenen overgeleverd 

(Anbeek 2013b; 2013a) wordt een eerste aanzet 

tot een mogelijke uitwerking gegeven, waarbij 

de zoekvragen van de systematische theologie 

als leidraad zijn genomen. Er zijn echter ook 

andere aanzetten om voorbij de voor velen 

onbegrijpelijk geworden traditionele religi-

euze taal te komen en te zoeken naar nieuwe, 

levensbeschouwelijk verankerde inhouden en 

uitdrukkingsmogelijkheden. Zie bijvoorbeeld 

het werk van de theologen Ganzevoort (2012), 

Berkvens-Stevelink (2011) en de antropoloog 

Droogers (2013). De krachten dienen hier, zo-

wel op het gebied van onderzoek, onderwijs en 

maatschappelijk debat, gebundeld te worden.

Uitdaging voor de opleidingen om 

te werken aan een gezonde ondernemings­

zin van de hedendaagse professional

kennis van wereldvisies en kunnen omgaan met 

diversiteit onontbeerlijke competenties die tot 

het domein van de levensbeschouwelijke pro-

fessional behoren.

Aanbeveling 3
Op grond van conclusie 5 kan de aanbeveling 

gedaan worden dat opleidingen voor levens-

beschouwelijke professionals hun studenten 

dienen toe te rusten om als ondernemer in een 

onontgonnen werkterrein te kunnen staan. Dit 

is geen gemakkelijke taak, omdat het onderne-

merschap om competenties vraagt die nogal 

eens haaks staan op de competenties van de 

meer klassiek geschoolde levensbeschouwelijk 

professional. Zo vraagt ondernemerschap om: 

overtuigingskracht, marktoriëntatie, probleem-

analyse, netwerken, durf, rendementsbesef, ini-

tiatief nemen, beïnvloeden en communiceren, 

terwijl de klassieke geestelijk begeleider juist 

prat gaat op terughoudendheid, kosteloosheid, 

volgend aanwezig zijn, zeker niet beïnvloeden en 

de vrijplaats als absolute grens van communica-

tie. Voor de opleidingen ligt hier de noodzakelij-

ke uitdaging om, met behoud van het goede van 

de klassieke levensbeschouwelijke professional, 

toch te werken aan een gezonde ondernemings-

zin van de hedendaagse professional. Alleen op 

die manier kan er een wereld veroverd worden.

Implicaties voor de opleidingen
Op grond van het bovenstaande zijn de vol-

gende implicaties te formuleren voor het ini-

tieel en post-initieel theologisch onderwijs. 

Meer dan nu het geval is dient er onderzoek 

te worden gedaan naar een hedendaagse, voor 

velen toegankelijke levensbeschouwelijke taal 

In termen van competenties gaat het hier met 

name om de hermeneutische en dialogische 

competentie. Hoe kunnen de ervaringen en ver-

halen van mensen existentieel geduid worden 

en verbonden worden met overstijgende nar-

ratieven? En: hoe kan hierover gedialogiseerd 

worden binnen verschillende taalvelden zoals 

het medische en psychologische taalveld? Daar-

naast is de zelfreflectieve competentie van de 

theoloog of levensbeschouwelijke professional 

van groot belang: het vermogen om de eigen 

voorkeuren, angsten, ideeën in reactie op de 

ander te herkennen en zich hierdoor niet blind 

te laten leiden.

Aanbeveling 2
Op grond van conclusie 4 kan gesteld worden 

dat levensbeschouwelijke professionals hun 

unique sellingpoint beter dienen te vermarkten. 

Beschouwende reflectie, kennis van wereldvisies 

en kunnen omgaan met diversiteit worden door 

medische professionals als waardevol gezien. 

Het op academisch niveau kunnen inbrengen 

van deze competenties wordt als een verrijking 

voor de zorg voor de patiënt en als verdiepend 

voor de professional genoemd. Voor de oplei-

ding van levensbeschouwelijke professionals zou 

dit kunnen betekenen dat er meer wordt ingezet 

op het oefenen met het inbrengen van deze 

competenties in gesprekken met andere profes-

sionals, zoals artsen en psychologen. 

Een aspect dat binnen de pilot niet expliciet 

aan de orde kwam, maar in dit verband wel 

genoemd dient te worden, is de expertise op het 

gebied van moreel beraad die de levensbeschou-

welijke professional kan inbrengen in zorgcon-

texten. Ook hier zijn beschouwende reflectie, 
l



verslag1 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 1 9

die aansluit bij ervaringen van kwetsbaarheid 

en de mogelijke betekenis hiervan voor mensen 

met verschillende of geen levensbeschouwelijke 

achtergronden. Dit onderzoek dient direct in 

het onderwijs verdisconteert te worden. 

Er dient in het onderwijs aandacht te komen 

voor de interdisciplinariteit waarmee een he-

dendaagse levensbeschouwelijke professional 

mee te maken heeft. Hij of zij moet de eigen ex-

pertise kunnen verwoorden binnen andere taal-

velden, zoals het medische, het psychologische 

en het juridische taalveld. Hij of zij dient bereid 

te zijn om binnen een teamverband te werken 

en daarin een eigen expertise te vertegenwoor-

digen, waarbij het beroepsgeheim op een open 

en niet belemmerende wijze kan werken.

Naast de klassieke competenties die de pro-

fessie van een levensbeschouwelijk werker 

kenmerken, dient er aandacht te komen voor 

competenties die te maken hebben met on-

dernemerschap. Binnen de opleidingen dienen 

deze competenties verworven te worden (onder 

andere door stages in pioniersgebieden), waarbij 

tevens inzicht wordt geboden dat de paradoxa-

liteit van de competenties elkaar niet hoeven 

tegen te spreken, maar juist kunnen versterken.

De genoemde implicaties gelden zowel voor 

het initieel als het post-initieel onderwijs. Voor 

het post-initieel onderwijs ligt er bovendien de 

uitdaging om interdisciplinaire cursussen te 

ontwikkelen, waar professionals uit verschil-

lende domeinen (zorg, media, bedrijfsleven, 

levensbeschouwing) geschoold worden en met 

elkaar in gesprek gaan over hoe levens- of zin-

vragen binnen de verschillende werkterreinen 

een rol spelen en op welke wijze hiermee kan 

worden omgegaan. l

Noten
1 �Met dank aan Elza Kuijk die kritische feedback op 
het artikel gaf.

2 �In het ZonMw-rapport (de Nederlandse organisatie 
voor gezondheidsonderzoek en zorginnovatie) Moet 
alles wat kan? (2013) wordt bezwaar gemaakt tegen 
de hedendaagse opvatting van gezond en sterk wil-
len zijn. We klampen ons met z’n allen vast aan een 
niet-realistisch beeld met onrealistische verwachtin-
gen ten aanzien van de gezondheidszorg.

3 �In de pilot werd na discussie besloten om de term 
zingevingsconsulenten en later bestaansconsulenten te 
gebruiken voor de geestelijk begeleider. In dit artikel 
wordt de term ‘zingevingsconsulent’ gebruikt. ‘Ziek 
zijn en ouder worden zijn in de huidige maatschap-
pij geen aansprekende gespreksonderwerpen. Liever 
gaat het over nieuwe snufjes en ‘gezond zijn in een 
gezond lichaam’, dan over handicaps en minder 
mobiel worden, afhankelijk zijn van een mantelzor-
ger. De notie dat het leven eindig is moet überhaupt 
weer meer in de samenleving doordringen – nu 
domineert vaak het beeld van sterke en gezonde 
mensen die door nieuwe medische vondsten en

4 �De zingevingsconsulenten die participeerden waren 
afgestudeerde geestelijk begeleiders met verschil-
lende levensbeschouwelijke achtergronden: huma-
nistisch, katholiek en protestants. De verschillende 
zingevingsconsulenten hadden allemaal ervaring 
binnen intramurale geestelijke verzorging, varië-
rend van justitiële inrichtingen, ziekenhuizen en 
gehandicaptenzorg.

5 �Naast deze openingsvraag werd het gesprek semi 
gestructureerd door de vragen: Wanneer spelen 
zingevingsvragen? Wat zijn zingevingsvragen? In 
hoeverre past aandacht voor zingevingsvragen bij 
de rol van de huisarts? Hoe kan de huisarts hierin 
ondersteund worden?

6 �Zie Anbeek (2013c) waar deze conclusie door tal 
van citaten uit de logboeken geïllustreerd wordt.

samenlevingen. Zoetermeer/Kapellen: Meinema/
Pelckmans.

Hulshof, K.( 2012). De geestelijk verzorger in de eer-
stelijns palliatieve zorg: een hele uitdaging! Master-
scriptie Universiteit voor Humanistiek, Utrecht.

Vroom, H. (2013). Walking in Widening World. Un-
derstanding Religious Diversity. Amsterdam: VU 
University Press.

Christa (prof.dr. C.) Anbeek is bijzonder hoogleraar 
Remonstrantse theologie aan de Vrije Universiteit en 
hoofddocent Geestelijke begeleiding aan de Universi-
teit voor Humanistiek. 
c.anbeek@uvh.nl 

Ger Palmboom is humanisticus en onderzoeker op het 
gebied van filosofie en ethiek.  
www.nietsiszwartwit.nl

Jaap Schuurmans is huisarts en palliatief arts en  
beeldend kunstenaar. 
www.redladder.nl

Literatuur
Anbeek, C. (2013a). Aan de heidenen overgeleverd. 

Hoe theologie de 21ste eeuw kan overleven. Utrecht: 
Ten Have.

Anbeek, C., Jong, A. de (2013b). De berg van de ziel. 
Een persoonlijk essay over kwetsbaar leven. Utrecht: 
Ten Have.

Anbeek, C., Schuurmans, J. & Palmboom, G. (2013c). 
Bestaansconsulenten binnen eerstelijns behandel-
teams: een verborgen vraag en mogelijkheden voor 
een nieuw aanbod. In: Erp, S. van, Goris, H., De 
theologie gevierendeeld. Vier spanningsvelden voor 
de theologiebeoefening in Nederland. [Nijmegen]: 
Valkhof Pers, 137-159.

Anbeek, C.W. & Alma, H. (2013). Worldviewing 
competence for narrative interreligious dialogue: a 
Humanist Contribution to Spiritual Care. In: D.S. 
Schipani (ed.), Multifaith Views in Spiritual Care. 
Kitchener, Ontario: Pandorapress, 149-166.

Anbeek, C. (2010). Overlevingskunst. Hoe te leven met 
de dood van een dierbare. Kampen: Ten Have.

Berkvens-Stevelinck, C. (2012). Erfenis Europa. Toe-
komst van een stervende zwaan. Vught: Skandalon.

Botton, A. de (2011). Religie voor atheïsten. Een hei-
dense gebruikersgids. Amsterdam: Uitgeverij Atlas.

Brink, G. van den, Panhuysen, M. & Maalsté, N. 
(2012). Eigentijds idealisme. Een afrekening met het 
cynisme in Nederland. Amsterdam: Amsterdam 
University Press.

Droogers, A. (2013). God 3.0. Voorbij godsdienst en 
atheïsme. Hoe ziet God eruit in de 21ste eeuw? Al-
mere: Uitgeverij Parthenon.

Duyvenboden, L. (2014). Verborgen verhalen. Psychi-
atrie & geestelijke begeleiding: een narratief perspec-
tief. Masterscriptie Universiteit voor Humanistiek, 
Utrecht. 

Ganzevoort, R. R. (2013). Spelen met heilig vuur. 
Waarom de theologie haar claim op de waarheid 
moet opgeven. Utrecht: Ten Have.

Haaft, G. ten (2013). Moet alles wat kan? Vragen rond 
medische beslissingen bij het begin en einde van het 
leven. Den Haag: ZonMw-signalement.

Hayze, J. de la (2012). De spirituele dimensie in een 
palliatief team. Utrecht: masterscriptie Universiteit 
voor Humanistiek.

Hellemans, S. (2007). Het tijdperk van de wereldreli-
gies. Religie in agrarische civilisaties en in moderne 


