REFLECTIE | STEFAN PAAs

Missionair op z’n dorps

De omslag van een kerkelijke cultuur die berust op verplichting, fatsoen
en gewoonte, naar een cultuur die gekenmerkt wordt door consumptie,

is volgens Stefan Paas goed zichtbaar in de zeven casestudies die in dit
nummer van Handelingen worden gepresenteerd. Kijkend met een
missiologische blik ziet hij aanknopingspunten voor de missionaire
praktijk en concludeert dat de weg vooruit ligt in een geleid proces, waarin
gemeenten worden toegerust om zelf visie te vormen en experimenten in

praktijk te brengen.

De kerk als ziekenhuis en als
restaurant

Het christendom in Europa heeft zich altijd
gekenmerkt door een verhouding tussen een
toegewijde minderheid en een grote meerder-
heid die veel losser of zelfs afwijzend staat te-
genover het christelijk geloof. Dit patroon lijkt
al heel oud te zijn, ondanks alle pogingen van
kerken en overheden om hierin verandering aan
te brengen. De Britse godsdienstwetenschapper
Grace Davie ziet deze typische verhouding tus-
sen minderheid en meerderheid terugkeren in
twee verschillende religieuze ‘economieén’ die
dominant zijn in Europa. De eerste ‘economie’
die zij beschrijft, wordt bepaald door ‘public uti-
lity’ — de kerk als nutsvoorziening. Dit systeem
opereert op de basis van wat Davie “vicarious
religion’ noemt, dat wil zeggen: een religie die
door een actieve minderheid wordt uitgevoerd
uit naam van een veel groter aantal ‘nominale’
gelovigen, die min of meer begrijpen wat er in
de kerk gebeurt en die sympathiek staan tegen-

48

over de actieve minderheid die voor hen de kerk
gaande houdt. Dit is de typisch volkskerkelijke
structuur, waarvan de restanten in Nederland
vooral nog op het platteland zichtbaar zijn: veel
leden, relatief weinig actief betrokkenen, een
zeker ‘draagvlak’ in de omgeving voor wat er in
de kerk gebeurt, en een belangrijke rol voor de
kerk bij hoogtijdagen.

Naast dit systeem en gedeeltelijk ermee over-
lappend vinden we echter een andere, nieuwere
vorm van christelijke religiositeit die ook de
actieve minderheid steeds meer kenmerkt.
Davie spreekt hier over een vorm van betrok-
kenheid bij de kerk die zich kenmerkt door
keuze (consumption) in plaats van verplichting
(obligation). Europeanen die min of meer ac-
tief christen zijn, laten zich bij hun invulling
daarvan veel minder dan vroeger leiden door
sociale en maatschappelijke druk, een gevoel
van ‘zo hoort het’ In plaats daarvan wordt hun
kerkelijke betrokkenheid gedreven door wat hen
aantrekt en aanspreekt, door datgene wat hun

MISSIONAIR KERK-ZIJN IN HET DORP

raakt (feel-good factor’). Davie wijst er overigens
op dat deze verschuiving van verplichting naar
consumptie niet hoeft te wijzen op toenemende
oppervlakkigheid. Mensen kunnen wel degelijk
buitengewoon serieus ergens voor kiezen, op
een bepaalde manier misschien nog wel meer
dan voorheen.

Wel verandert de betrokkenheid bij de kerk. In
het model van ‘plaatsvervangende religie’ lijkt de
kerk nog het meest op een ziekenhuis, waarvoor
mensen wel willen beta-
len en waarmee zij een
formeel lidmaatschap
onderhouden, voor als
de nood aan de man is. Maar zij komen er alleen
als het echt nodig is. In het opkomende model
van ‘consumptie-religie’ lijkt de kerk meer op een
restaurant. Van een restaurant word je geen lid
en je betaalt er niet voor als je er niet komt. Ook
staat het je volkomen vrij om naar een ander
restaurant te gaan of thuis te eten. Maar je kunt
wel erg enthousiast zijn over je favoriete restau-
rant, je vrienden er mee naartoe nemen, je willen
verdiepen in een traditionele keuken, en bereid
zijn diep in de portemonnee te tasten voor een
onvergetelijke culinaire ervaring. Deze consump-
tie van religie toont zich onder andere in de
opkomst van evangelicale kerken, het groeiende
bezoek van kathedraaldiensten en kerstnacht-
diensten, en de explosief stijgende belangstelling
voor bedevaarten, pelgrimages en retraites.

Deze twee modellen verschillen vooral van
elkaar waar het de wijze van binding aan de
kerk betreft. In het eerste model is die binding
formeel, min of meer zoals mensen (al dan
niet slapend) lid kunnen zijn van een vakbond

HANDELINGEN 2015 | 2

Talloze plekken in de wereld laten
zien dat de kerk niet groot
hoeft te zijn om te getuigen

of politieke partij. Zulke formele banden heb-
ben als kenmerk dat zij heel taai kunnen zijn,
maar doorgaans weinig vuur genereren. In het
tweede model is die binding meer emotioneel.
Daardoor is zij kwetsbaarder voor maatschap-
pelijke trends (een restaurant kan zomaar ‘wit’
zijn) en voor breuken in iemands biografie
(zoals verhuizing of echtscheiding). Tegelijk kan
zo'n binding ook heel intensief zijn, in elk geval
gedurende bepaalde perioden in iemands leven.
Beide modellen hebben
echter dit gemeen: zij
gaan uit van een actieve
religieuze minderheid
en een grote meerderheid die passief of latent
religieus is. Dit wordt bevestigd door langlo-
pende onderzoeken in Europa, die keer op keer
aangeven dat kerkgang en orthodox-christelijke
gelovigheid weliswaar teruglopen (al lijkt dit
proces zich te stabiliseren in de meest seculiere
landen), maar dat de meerderheid tegelijk niet
overwegend atheistisch is geworden.

Missiologische reflecties

Deze omslag van een kerkelijke cultuur die be-
rust op verplichting, fatsoen en gewoonte naar
een cultuur die gekenmerkt wordt door con-
sumptie is goed zichtbaar in de zeven casestu-
dies die in dit nummer van Handelingen worden
gepresenteerd. Kijkend met een missiologische
blik, noem ik een paar dingen die mij opvallen,
waarbij ik commentaar toevoeg.

Krimp en restauratie

Eén van de gevolgen van de veranderde betrok-
kenheid bij de kerk is de terugloop van het >

49



boutiques « restaurants - cinémas

.ouverts .fous
les dimanches

lidmaatschap en groeiende onregelmatigheid in
kerkgang. Mensen gaan zich meer consumptief
verhouden tot de kerk. Zoals gezegd: dat bete-
kent niet noodzakelijk dat hun betrokkenheid
minder serieus of welgemeend is, maar hun ge-
drag verandert wel. Bovendien slijten gewoonte-
vorming en vanzelfsprekende geloofsoverdracht
af en dat vertaalt zich onder andere in minder
leden en minder regelmatige bezoekers.

Begrijpelijk dat dit een reflex oproept bij ker-
ken: impliciet of expliciet lijkt missionaire bezig-
heid vaak te gaan om het zoeken naar groei. Ook
in sommige casestudies speelt dat een rol, vooral
daar waar missionaire projecten door kritische
volgers uit de gemeente ‘afgerekend’ worden op
hun vermogen om mensen (weer) bij de kerk
te krijgen. Zo krijgt ‘missionair’ zijn de smaak
van restauratie, terug naar vroeger, toen de kerk
nog vol zat — zonder dat we ons realiseren dat de
samenleving toen totaal anders was dan nu.

Dit verlangen is verbonden met de zucht tot
institutioneel behoud. Jezus zei weliswaar dat
twee a drie mensen voor hem genoeg waren om
erbij te zijn; de praktijk van veel kerken is dat
zij toch eigenlijk twee- tot drichonderd mensen
nodig hebben om de rekeningen te kunnen
betalen en de commissies te bemensen. Ik heb
niets tegen kerkgroei, integendeel. De kerk zal
ergens haar menselijk kapitaal vandaan moeten
halen en dat kan alleen door geboorten en beke-
ringen. Maar de nuchterheid gebiedt te zeggen:
kerkgroei vindt vooral plaats waar bevolkings-
groei is en economische dynamiek — zoals de
grote steden. In een krimpend, ontgroenend en
vergrijzend dorp met weinig werkgelegenheid

< La Défense, Parijs

HANDELINGEN 2015 | 2

ligt — zelfs wanneer af en toe iemand zich aan-
sluit — kerkgroei niet in de lijn der verwachting.

Wie alle missionaire activiteit beoordeelt op
het aantal bekeringen dat het oplevert, heeft een
te smalle opvatting van waartoe de kerk geroe-
pen is in de wereld. Bovendien zit zo iemand
waarschijnlijk te vast aan historisch gegroeide
(dure, topzware) modellen van kerk-zijn, terwijl
juist in de dorpen nieuwe vormen van kleinscha-
lige, onderhoudsvriendelijke christelijke gemeen-
schap kunnen ontstaan: huiskamergemeenten,
monastieke gemeenschappen, en dergelijke.
Soms is het een bevrijding om verlost te worden
van de last van een groot, oud gebouw en van de
kerkelijke vergaderroutine. Er is op zichzelf na-
tuurlijk niets mis met zulke zaken en zij kunnen
van grote betekenis zijn voor de missie van de
kerk, maar ik zie te veel kerken waar alle energie
van een krimpende gemeente wordt opgeslokt
door het draaiend houden van de commissies en
het dicht houden van het dak. Talloze plekken in
de wereld laten zien dat de kerk niet groot hoeft
te zijn en ook niet hoeft te groeien om te getui-
gen van haar Heer en de komst van het Rijk. En
uiteindelijk zullen belangstellende buitenstaan-
ders zich ook meer aangetrokken voelen tot het
christelijk geloof wanneer zij niet het vermoeden
hebben dat zij gerekruteerd worden om een eer-
biedwaardig instituut in leven te houden.

De eerste brief van Petrus spreekt over kleine,
verstrooide christelijke gemeenschappen (zon-
der eigen gebouwen en betaalde dominees) als
‘vreemdelingen’ en ‘priesters’. De metafoor van
‘vreemdeling’ drukt iets uit van niet (langer)
thuis zijn in de cultuur, die niet (meer) aan een
touwtje hebben, weinig macht of invloed heb-
ben. De priestermetafoor daarentegen drukt be-

51



trokkenheid op de omgeving uit, bemiddeling,
heen-en-weer gaan tussen God en de wereld.
Numerieke groei lijkt hier niet zo belangrijk te
zijn, ook al is elke bekeerling meer dan welkom.
Deze metaforen zijn mooie bouwstenen van een
theologie voor kleine gemeenten in een niet-
christelijke omgeving. Zo’n theologie is naar
mijn idee hard nodig.

Niet structuren, maar mensen zijn
missionair

Er is in alle casestudies sprake van een zekere be-
wustwording dat het ‘zo niet langer kan’. De kerk
zal zich actiever op de ‘markt’ moeten bewegen
om in een vruchtbare relatie met haar omgeving
te blijven. Mensen vin-
den niet meer vanzelf
de weg. Bovendien is er

Opvallend is de maakbaarheid, alsof
een gemeente missionair te maken is

tiberhaupt vrijwilligers te vinden voor dit werk,
waarin toch een duidelijk getuigend, inhoudelijk
element zit. Dit zegt iets over de aanwezige spi-
ritualiteit in de gemeente. Er zijn hier bijvoor-
beeld, zo blijkt uit de casus, gelovigen die bereid
(en in staat!) zijn met een ander te bidden.

Hoe dan ook, het is belangrijk te benadruk-
ken dat structuren en activiteiten nooit mis-
sionair zijn; alleen mensen zijn dat (Henning
Wrogemann). Voorgangers die verlangen naar
een meer missionaire gemeente doen er goed
aan zoveel mogelijk tijd te steken in toerusting,
bidden met mensen, het verbinden van Bijbel en
dagelijks leven, geloofsopbouw en persoonlijke
coaching. En laten zij vooral een goed voorbeeld
geven, door in het dorp
aanwezig te zijn en het
gesprek met medemen-

door nieuwe activiteiten te starten

concurrentie: mensen

kunnen hun spirituele behoeften inmiddels op
allerlei plekken vervullen. Dit besef uit zich in
de praktijkverhalen op allerlei manieren: van het
aanbrengen van bewegwijzering in het dorp tot
en met creatieve events die als doel hebben de
bekendheid van de kerk te vergroten.

Tegelijk valt mij op dat in bijna alle geval-
beschrijvingen de nadruk ligt op activiteiten en
structuren. Daarin schemert een zekere obsessie
door met maakbaarheid, alsof een gemeente
missionair te maken is door nieuwe activitei-
ten te starten. Slechts in één casus gaat het, zij
het terloops, over de mensen (vrijwilligers) die
betrokken zijn bij een project. Ik lees daar de
opmerking dat deze mensen enthousiast wor-
den van het project rondom het Nieuws Huis,
omdat het respons op lijkt te roepen uit de om-
geving. Ook lijkt het weinig moeite te kosten om

52

sen te zoeken. Missio-
nair leiderschap is — zeker tegenwoordig — wat
anders dan het bekwaam organiseren van acti-
viteiten; het is investeren in mensen, hen helpen

om getuige te zijn in woord en daad.

Impliciete missiologie

Wat missionair is, wordt vooral contextueel be-
paald. Het hangt af van de eigen traditie en the-
ologie, de vragen van de omgeving, enzovoort.
Hoe komt dat tot uiting in deze dorpsgemeen-
ten? In twee praktijkberichten lijkt het vooral

te gaan om het aantrekkelijker of zichtbaarder
maken van het eigen aanbod, bijvoorbeeld door
meer variatie aan te brengen in de muziek en
de pr beter te verzorgen. Een kerkgroeimodel
lijkt daarbij leidend: meer mensen op zondag
in de kerk krijgen. De onuitgesproken aanname
daarbij is blijkbaar dat mensen niet naar de kerk

MISSIONAIR KERK-ZIJN IN HET DORP

komen, omdat zij niet weten waar die te vinden
is of omdat zij de muziek te ouderwets vinden.

Drie andere kerken zijn zich ervan bewust
dat het lastig is voor mensen, zelfs voor mensen
met belangstelling, om aansluiting te vinden bjj
het reguliere kerkelijke leven. Zij proberen een
‘neutrale’ plek te creéren voor ontmoeting en
gesprek. In Droogveen is dat de Groenmarkt,
in het Drentse dorp het Nieuws Huis en in het
provinciestadje zijn dat de nieuwe thematische
bijeenkomsten op de zondagmorgen. In het
Nieuws Huis is meer sprake van intentiona-
liteit dan in de vooral dialogische zondagse
bijeenkomsten. Er is over nagedacht hoe het
Nieuws Huis ook een plaats kan zijn waar men-
sen verder geholpen worden om meer van het
christelijk geloof te weten te komen. Daarvoor
heeft men een zeker spectrum aan activiteiten
ontwikkeld, terwijl er ook doorgroei- en ver-
wijsmogelijkheden zijn. In de andere praktijkbe-
richten komen we deze intentie niet met zoveel
woorden tegen.

Tegenover het Nieuws Huis staat de gemeente
op het eiland, waar men niet zozeer het kerkelijk
aanbod op de straat brengt, maar via het con-
cept ‘radicale gastvrijheid’ de buitenstaander in
staat stelt diens aanbod in de kerk te brengen.
Het doel was een dialoog op gang te brengen
tussen het christelijk geloof en boeddhisme,
maar de ervaring wees uit dat de ‘ander’ de kerk
gebruikte voor een eigen missionair project. In
een cultuur van consumptie moet een kerke-
lijk ‘restaurant’ niet te bescheiden zijn met het
presenteren van de eigen keuken. Een zekere
trots en overtuiging zijn nodig. In een gechris-
tianiseerde samenleving kan men misschien

verwachten dat mensen doen wat van hen ver-

HANDELINGEN 2015 | 2

wacht mag worden, als de kerk zich inschikkelijk
opstelt. In een radicaal gepluraliseerde en gese-
culariseerde samenleving als de onze geldt: als jij
je verhaal niet vertelt, doen anderen dat wel met
hin verhaal. In die zin is dit concept van totale
‘ontlediging’ of ‘pretentieloze presentie’ verou-
derd. Het veronderstelt dat mensen ook zonder
uitleg wel begrijpen waar een kerk voor staat.

In twee andere casestudies, ten slotte, wil-
len gemeenten meer bewust op zoek naar het
verhaal van de ander, in de overtuiging dat het
eigen verhaal daarover iets te zeggen heeft. Hier
zien we het begin van een ‘van-buiten-naar-bin-
nen’-denken: een zoektocht naar een missionai-
re praktijk die werkelijke vragen en behoeften
van de omgeving heeft verwerkt. In één studie
blijft dit nog bij een verlangen om een ‘kom-
naar-ons -praktijk te veranderen in ‘ga-met-hen’
In de Groningse gemeente op het Hogeland
heeft men echter duidelijk een behoefte aan-
geboord, min of meer langs de klassieke volks-
kerkelijke lijn van de kerk als ‘public utility’. Via
een creatieve benadering van de Stille Week en
de Gedachteniszondag weet men het evangelie
te verbinden met vragen van mensen rondom
verlies, rouw en herinnering van geliefden. Het
levert weliswaar geen kerkgroei op, maar wel een
goede naam in het dorp en veel belangstelling.

Terug naar het verhaal

Ik concludeer dat in de meeste van de casestu-
dies er duidelijk sprake is van missionaire be-
wustwording, althans van een zeker bewustzijn
dat de kerk tegenwoordig zelfs op het platteland
marktkoopman is. Zodoende zijn in alle geval-
studies aanknopingspunten te vinden voor de
missionaire praktijk:

53



« toerusten, faciliteren en enthousiasmeren van
‘leken’” om hun geloof met anderen te delen;

« creéren van ‘third places’, ofwel neutrale pu-
blieke ruimten waarin mensen van binnen en
buiten de kerk elkaar kunnen ontmoeten;

« het benutten van de publieke functie van een
kerkgebouw;

+ goede pr en informatievoorziening (wegwij-
zers, literatuur, cursussen en dergelijke);

+ diepgaand engagement met de levens van
mensen in het dorp om hun werkelijke behoef-
ten en vragen op het spoor te komen;

« vergroten van muzikale variatie;

« een creatieve benadering van de liturgie vanuit
de vragen van mensen buiten de kerk;

« intentionaliteit: ssamenhang en volgorde aan-
brengen in missionaire
activiteiten, zodat
mensen die belangstel-
ling ontwikkelen een
volgende stap kunnen maken (verwijsmoge-
lijkheden).

De meeste gemeenten laten het overigens bij één

of twee van de hierboven vermelde zaken. Daar-

bij overweegt meestal een voorzichtige benade-
ring die het eigen kerkelijk leven zoveel mogelijk
onaangetast laat, maar dit aantrekkelijker,
zichtbaarder en toegankelijker wil maken door
middel van betere publiciteit en lagere drempels

(‘kom-naar-ons’). Verder is opmerkelijk dat de

beschrijvingen vrijwel geheel gaan over activitei-

ten en structuren, maar niet of nauwelijks over
bezielde gelovigen. De nadruk ligt op het kapi-
taal van gebouwen, programma’s en geld; niet
op menselijk of geloofskapitaal. Ten slotte valt

< Wandschildering van Gijs Frieling

HANDELINGEN 2015 | 2

Er zijn hier bijvoorbeeld gelovigen
die bereid (en in staat!) zijn
met een ander te bidden

me op dat er in geen enkele gevalstudie sprake
is van missiologische bezinning op de vraag wat
nu het goede nieuws van Jezus Christus is voor
deze specifieke plaats en tijd. In een aantal case-
studies wordt vluchtig aan die vraag gerefereerd
via formules als ‘samen het evangelie van Chris-
tus uitdragen’ of ‘zingeving aanbieden’ of ‘delen
van het evangelie van Jezus Christus’. Maar
nergens krijgen we een indruk dat deze gemeen-
ten een bezinningsproces hebben doorgemaakt
waarin zij hebben ontdekt wat dit evangelie is in
haar concrete plaats en tijd.

Dit kan wijzen op interne secularisatie; men
beschikt niet (meer) over de bronnen waarmee
de vraag naar het evangelie gesteld kan wor-
den, men is er verlegen mee geraakt. Misschien
lukt het nog om een
traditionele versie
van het evangelie te
verwoorden, en mis-
schien voelen stevig gesocialiseerde (oudere)
christenen zich daar nog goed bij, maar in zulke
formuleringen is nauwelijks nog contact met het
leven van nu. Door deze sprakeloosheid dan wel
traditionalisme komt als vanzelf het instituut
meer centraal te staan dan het geloof, hetgeen
de interne secularisatie versterkt en buitenstaan-
ders het gevoel geeft dat zij benaderd worden als
potentiéle steungevers, in plaats van als mensen
voor wie er goed nieuws is. Juist de samenleving
van nu, waarin kerken geen religieus monopolie
meer hebben, werpt kerken terug op hun ver-
haal. Ongeacht wat we vinden van keuzevrijheid
en consumptie, zullen in zo’n cultuur alleen
kerken bloeien die weten waarvoor ze staan en
dit met overtuiging en plezier uitdragen.

Adam Hamilton drijft het misschien op de

55



spits (maar slechts een beetje) wanneer hij zegt
dat iedere voorganger in onze cultuur antwoord
moet kunnen geven op deze drie vragen. In
volgorde van belangrijkheid:

1. Waarom hebben mensen Jezus Christus

nodig?

2. Waarom hebben mensen de kerk nodig?

3. Waarom hebben mensen deze kerk nodig?
De antwoorden op die vragen kunnen kort en
simpel zijn, of rijk en genuanceerd. Maar het
punt is: missionair zijn kan niet ophouden bjj
wat voorzichtige cosmetische aanpassingen aan
de buitenkant van het kerkelijk leven. Het is een
ontdekkingstocht naar de centrale vraag waarom
het hier en nu goed nieuws is dat Jezus Christus
is gekomen, gestorven en opgestaan, en wat dit
betekent voor de missie van ‘onze’ gemeente.

Misschien dat de gemeenten in het Drentse
dorp, in het provinciestadje en op het Hogeland
hier een weg wijzen: contextualisering gebeurt
enerzijds wanneer kerken zich verdiepen
in wat mensen bezighoudt en zoeken naar
creatieve manieren om dit te verbinden met
het evangelie, en anderzijds door ‘leken’ toe
te rusten en vanuit hun hart te laten spreken
over hun geloof met anderen. In de ene
gemeente komen ‘buitenstaanders’ binnen
om werkelijke behoeften te vervullen in een
zorgvuldig vormgegeven liturgie rondom het
lijden van Christus, in de andere gemeente
leggen gelovigen contact met buren, vrienden
en toeristen om er werkelijk te zijn voor hen,
zonder zich te schamen voor hun geloof. Dit
zijn belangrijke missionaire praktijken die alleen
kunnen ontstaan vanuit een intens engagement
van de kerk met haar omgeving en een
diepgaande verworteling in het evangelie.

56

Missionaire processen

De overgang tussen een cultuur van ‘verplich-
ting’ (fatsoen, gewoonte, vanzelfsprekendheid)
naar een cultuur van ‘consumptie’ (keuze, voor-
lopigheid, smaak) is voor kerken een kwetsbare
en soms angstige tijd. Het is duidelijk dat de
manier van kerk-zijn die we altijd gewend wa-
ren op zijn eind loopt. Maar wat komt ervoor
terug? Komt er wel iets terug? Er is alle reden
om daar bezorgd over te zijn. Vermoedelijk zal
de kerk in haar huidige institutionele vorm in
veel dorpen binnen een generatie verdwijnen.
Met die wetenschap in het achterhoofd lijkt het
spreken over een missionaire kerk vruchteloos.
En dat zou het ook zijn, wanneer ‘missionair’
zijn neerkomt op herstel van wat is geweest.
Vandaag wordt steeds meer duidelijk dat die
tijd niet terugkomt. De grote, alomtegenwoor-
dige kerk van vroeger is voorbij. Het probleem
is dat de verbeelding van veel christenen in
Nederland zozeer is verbonden met die kerk
dat zij als het ware de maatstaf vormt van al
onze plannen en overwegingen. En zo ziet al
ons streven er al snel vrij armetierig uit. Vaak
realiseren we ons daarbij onvoldoende dat de
hele samenleving van toen voorbij is, inclusief
algemene opkomst bij verkiezingen, een groot
dienstplichtigenleger, luisteren naar radio-
hoorspelen, massaal kijken naar drie tv-zenders,
grote vakbonden, een enorme hoeveelheid vrij-
willigers, en drie politieke partijen die samen 90
procent van de stemmen trekken. Nederland is
een totaal andere samenleving dan vroeger en
de kerk is in feite een van de laatste, verrassend
taaie, restanten van de mobilisatiesamenleving
van toen. Wanneer we ons dit realiseren, weten
we nog steeds niet hoe de toekomst van de kerk

MISSIONAIR KERK-ZIJN IN HET DORP

zal zijn, maar misschien komt er in onze ver-
beelding ruimte voor een nieuwe manier van
kerk-zijn, een die past in de samenleving van
morgen.

Daar hoeven we niet op vooruit te lopen.
Maar gemeenten kunnen zich er wel op voor-
bereiden, door hun bronnen open te houden en
uit te diepen, en vooral door het volk van God
te activeren. De Canadese kerkopbouwkundige
Alan Roxburgh heeft in verschillende publicaties
benadrukt dat de tijd van grote modellen en
structuren voorbij is. Hier sluit hij niet slechts
aan bij oeroude theologische inzichten (de kerk
is niet rationeel te plannen, maar zij is een ak-
ker), maar ook bij wetenschappelijke inzichten
in het ontstaan en verspreiden van nieuwe
ideeén (social physics). Modellen veronderstellen
dat de geschiedenis zich voorspelbaar, wetmatig
voltrekt. Ze veronderstellen dat wat op de ene
plaats ‘werkt’ ook el-
ders zal werken. Ze zijn
veel te athankelijk van
de geniale eenling aan
de top, en die zijn overal (ook in kerken) dun
gezaaid. Bovendien leidt het toepassen van mo-
dellen meestal tot de-humanisering van de kerk:
mensen die niet passen in het grote plan, krijgen
zomaar te horen dat zij beter een andere kerk
kunnen gaan zoeken.

Roxburgh laat in zijn boeken zien dat er
geen ‘quick fix’ is om een gemeente missionair
te maken. Het gaat erom een gezamenlijke
verbeeldingskracht te cultiveren, waaruit visie,
verlangen en ideeén geboren worden. Het is een
simpel feit: velen weten meer dan één. Voorgan-
gers moeten het als hun voornaamste taak zien
om processen op gang te brengen, waarin de

HANDELINGEN 2015 | 2

Missionair leiderschap is investeren
in mensen, hen helpen om getuige
te zijn in woord en daad

gemeente visie kan vormen. Het voert te ver om
zijn gedachten hier uit te werken, maar het komt
erop neer dat plaatselijke gemeenten (desnoods
onder begeleiding van buitenaf) hun omgevings-
bewustzijn vergroten door zich volhardend en
met behulp van creatieve methoden te verdiepen
in de levens van mensen in hun omgeving. Hun
ervaringen en verhalen brengen zij op allerlei
manieren de kerk binnen, daartoe gestimuleerd
en gefaciliteerd door leidinggevenden. Tegelijk
worden deze verhalen in gesprek gebracht met
het verhaal van de Schriften: waar lichten nieuwe
inzichten op, waar wordt verlangen geboren?
Ten slotte is het volgens Roxburgh belangrijk om
dit proces van bezinning te combineren met het
invoeren van een aantal eenvoudige missionaire
praktijken en experimenten, waarvan hij allerlei
voorbeelden geeft. Het is allemaal niet hemelbe-
stormend en het levert waarschijnlijk geen hoge
groeicijfers op, maar het
versterkt het geloof en
het enthousiasme, om-
dat mensen gaan zien
dat de Bijbel werkelijk iets te maken heeft met
het leven van hier en nu, en dat hun leven — hoe
grijs en verzwakt ook — er werkelijk toe doet in
Gods wereld.

Naar mijn idee is deze benadering van Rox-
burgh van veel betekenis voor kleine kerken
in een seculiere omgeving. Hij legt het proces
van visievorming terug in de gemeente zelf,
door haar te voeden met verhalen uit de Bijbel
en de omgeving van de kerk, en met nieuwe
praktijken waarin de gemeente haar verlangen
tot uiting kan brengen. Zijn benadering is niet
gericht op het herstel van de kerk en op het be-
houd van predikantsplaatsen (ook al heeft hij

57



niets tegen betaalde predikanten), maar op het
robuuster maken van de gemeente zelf. Een kerk
die athankelijk blijft van top-down structuren
en van de ideeén van individuele professionals,
is log en kwetsbaar. Zij zal niet alert reageren op
veranderingen, en het ontbreekt haar aan realis-
tische en inspirerende visie. Een kerk die — hoe
klein zij ook is — geworteld is in de Schriften,
geéngageerd met haar omgeving en die haar
gemeenschap gevormd
weet door eenvoudige
liturgische en missio-
naire praktijken, kan
niet alleen overleven, maar ook impact hebben.

Missionair leiderschap

Wat voor type leiderschap hoort hierbij? Er

bestaat heel wat literatuur over het leiding geven

aan missionaire veranderingen. In de afgelopen
jaren is er ook enig onderzoek gedaan naar mis-
sionaire voorgangers in Nederland. Zelf was

ik betrokken bij zo'n onderzoek dat een aantal

jaren geleden plaatsvond, vanuit de Christelijke

Hogeschool Ede. Zulke onderzoeken laten vaak

zien dat missionair effectieve voorgangers:

« investeren in relaties — zij besteden, zeker in de
beginfase van het proces, veel tijd om met ver-
schillende mensen in de gemeente te praten;

« proberen variatie in de gemeente meer te
faciliteren — bijvoorbeeld door het starten van
verschillende soorten samenkomsten voor
verschillende doelgroepen;

« zelf het voorbeeld geven in contacten naar
buiten;

« gevoel hebben voor communicatie — intensief
en geregeld dezelfde zaken benadrukken op

creatieve manieren;

58

Een zoektocht naar een missionaire
praktijk die werkelijke vragen en behoeften
van de omgeving heeft verwerkt

+ een scherp oog hebben voor gaven in de ge-
meente — proberen taken te vinden die passen
bij mensen en niet bang zijn om goede mensen
naast zich te dulden.

Uit ons eigen onderzoek kwam naar voren dat
zulke voorgangers vaak al enige ervaring heb-
ben. Niet zelden staan zij in hun derde of vierde
gemeente. Zij hebben, kortom, de nodige erva-
ring en mensenkennis
opgedaan, blijkbaar
zonder hun gedreven-
heid te verliezen. Op-
vallend is ook dat de meesten van hen bereid
zijn langere tijd in een gemeente te blijven, en
dit ook duidelijk communiceren aan de ge-
meente. Daar zit logica in: mensen zijn alleen
bereid de prijs van veranderingen te betalen, als
zij weten dat degene die de veranderingen heeft
aangezwengeld de gevolgen met hen zal dragen.
Veel van de bewuste voorgangers noemen ook
het hebben van een zekere ‘persoonlijkheid’
(charisma) als een belangrijke eigenschap. Dat
betekent niet noodzakelijk dat iemand een ge-
weldige prediker of inspirerend theoloog is; het
gaat vooral om ‘iemand durven zijn’. Rein Nauta
drukt dat uit als ‘vreesloze nabijheid’ ofwel het
vermogen tot differentiatie. Een voorganger
moet dichtbij mensen durven zijn, terwijl hij of
zij tegelijk met hen van mening durft te verschil-
len. Een voorganger moet staan voor wat hij of
zij gelooft en belangrijk vindt, terwijl hij of zij
tegelijk in contact kan blijven met mensen. Ook
probeerden deze voorgangers respect te heb-
ben voor ‘achterblijvers’ in het proces, ruimte

te geven aan hun verhalen. Stuk voor stuk in-
vesteerden zij veel tijd in ‘dwarsliggers, maar zij

MISSIONAIR KERK-ZIJN IN HET DORP

gaven hun niet de gelegenheid het proces op te
houden.

Conclusie

De kerk zoals we die kennen wordt bedreigd op
het platteland. Mensen onttrekken zich, komen
minder geregeld, vergrijzing slaat toe, de van-
zelfsprekende geloofsoverdracht stokt, begrotin-
gen komen onder druk te staan, en gebouwen
rotten weg. Er is genoeg reden tot bezorgdheid,
maar tenzij de kerk zoals we die kennen het
laatste woord is over de sociale gestalte van het
evangelie, is er ook reden tot hoop.

De in dit nummer gepresenteerde kerken zijn
begonnen aan een missionair proces, sommige
nog heel aarzelend, andere al wat gedurfder. De
casestudies bieden veel praktische ideeén, maar
vooral stof tot reflectie. De weg vooruit ligt in
een geleid proces waarin gemeenten worden
toegerust om zelf visie te vormen en experimen-
ten in praktijk te brengen. <

Literatuur

Davie, G. (2007). The Sociology of Religion. London:
SAGE.

Hamilton, A.(2002). Leading beyond the Walls: Deve-
loping Congregations with a Heart for the Unchur-
ched. Nashville: Abingdon Press.

Hollinghurst, S. (2010). Mission Shaped Evangelism:
The Gospel in Contemporary Culture. London:
Canterbury Press.

Nauta, R. (2006). Paradoxaal leiderschap: Schetsen
voor een psychologie van de pastor. Nijmegen: Valk-
hof Pers.

Noort, G. e.a. (2008). Als een kerk opnieuw begint.
Handboek voor missionaire gemeenschapsvorming.
Zoetermeer: Boekencentrum.

Paas, S. (2012). The Crisis of Mission in Europe: Is

HANDELINGEN 2015 | 2

There a Way Out? Scandinavian Evangelical
e-Journal 3, 16-51.

Paas, S. (2012). Mission among Individual Consu-
mers. In: Bolger, R.K. (ed.), The Gospel After Chris-
tendom: New Voices, New Cultures, New Expressi-
ons. Baker: Grand Rapids, 150-163.

Paas, S. (nog te verschijnen). Church Planting in the
Secular West: A Critical View from Europe. Grand
Rapids: Eerdmans.

Pentland, A. (2014). Social Physics: How Good Ideas
Spread — The Lessons from a New Science. New
York: The Penguin Press.

Roxburgh, A.J. (1997). The Missional Congregation,
Leadership ¢ Liminality. Harrisburg: Trinity Press.

Roxburgh, A.J., Romanuk, F. (2006). The Missional
Leader: Equipping Your Church to Reach a Chan-
ging World. Hoboken: Wiley & Sons.

Roxburgh, A.J. (2010). Missional Map-Making: Skills
of Leading in Times of Transition, San Fransisco:
Jossey-Bass.

Wrogemann, H. (2012). Den Glanz widerspiegeln:
Vom Sinn der christlichen Mission, ihren Kraftquel-
len und Ausdrucksgestalten. Berlin: LIT Verlag.

Stefan (prof.dr. S.) Paas is hoogleraar Missiologie aan
de Theologische Universiteit Kampen en bijzonder
hoogleraar Kerkplanting en kerkvernieuwing in een
seculiere context aan de Vrije Universiteit te Amster-
dam.
s.paas@vu.nl; spaas@tukampen.nl

59



