
reflectie 4 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 5   I   2

r e f l e c t i e   |   S t e f a n  P a a s

Missionair op z’n dorps

De kerk als ziekenhuis en als 
restaurant
Het christendom in Europa heeft zich altijd 

gekenmerkt door een verhouding tussen een 

toegewijde minderheid en een grote meerder-

heid die veel losser of zelfs afwijzend staat te-

genover het christelijk geloof. Dit patroon lijkt 

al heel oud te zijn, ondanks alle pogingen van 

kerken en overheden om hierin verandering aan 

te brengen. De Britse godsdienstwetenschapper 

Grace Davie ziet deze typische verhouding tus-

sen minderheid en meerderheid terugkeren in 

twee verschillende religieuze ‘economieën’ die 

dominant zijn in Europa. De eerste ‘economie’ 

die zij beschrijft, wordt bepaald door ‘public uti-

lity’ – de kerk als nutsvoorziening. Dit systeem 

opereert op de basis van wat Davie ‘vicarious 

religion’ noemt, dat wil zeggen: een religie die 

door een actieve minderheid wordt uitgevoerd 

uit naam van een veel groter aantal ‘nominale’ 

gelovigen, die min of meer begrijpen wat er in 

de kerk gebeurt en die sympathiek staan tegen-

over de actieve minderheid die voor hen de kerk 

gaande houdt. Dit is de typisch volkskerkelijke 

structuur, waarvan de restanten in Nederland 

vooral nog op het platteland zichtbaar zijn: veel 

leden, relatief weinig actief betrokkenen, een 

zeker ‘draagvlak’ in de omgeving voor wat er in 

de kerk gebeurt, en een belangrijke rol voor de 

kerk bij hoogtijdagen. 

Naast dit systeem en gedeeltelijk ermee over-

lappend vinden we echter een andere, nieuwere 

vorm van christelijke religiositeit die ook de 

actieve minderheid steeds meer kenmerkt. 

Davie spreekt hier over een vorm van betrok-

kenheid bij de kerk die zich kenmerkt door 

keuze (consumption) in plaats van verplichting 

(obligation). Europeanen die min of meer ac-

tief christen zijn, laten zich bij hun invulling 

daarvan veel minder dan vroeger leiden door 

sociale en maatschappelijke druk, een gevoel 

van ‘zo hoort het’. In plaats daarvan wordt hun 

kerkelijke betrokkenheid gedreven door wat hen 

aantrekt en aanspreekt, door datgene wat hun 

De omslag van een kerkelijke cultuur die berust op verplichting, fatsoen 
en gewoonte, naar een cultuur die gekenmerkt wordt door consumptie, 
is volgens Stefan Paas goed zichtbaar in de zeven casestudies die in dit 
nummer van Handelingen worden gepresenteerd. Kijkend met een 
missiologische blik ziet hij aanknopingspunten voor de missionaire 
praktijk en concludeert dat de weg vooruit ligt in een geleid proces, waarin 
gemeenten worden toegerust om zelf visie te vormen en experimenten in 
praktijk te brengen. 

l

m i s s i o n a i r  k e r k - z i j n  i n  h e t  d o r p4 8

raakt (‘feel-good factor’). Davie wijst er overigens 

op dat deze verschuiving van verplichting naar 

consumptie niet hoeft te wijzen op toenemende 

oppervlakkigheid. Mensen kunnen wel degelijk 

buitengewoon serieus ergens voor kiezen, op 

een bepaalde manier misschien nog wel meer 

dan voorheen. 

Wel verandert de betrokkenheid bij de kerk. In 

het model van ‘plaatsvervangende religie’ lijkt de 

kerk nog het meest op een ziekenhuis, waarvoor 

mensen wel willen beta-

len en waarmee zij een 

formeel lidmaatschap 

onderhouden, voor als 

de nood aan de man is. Maar zij komen er alleen 

als het echt nodig is. In het opkomende model 

van ‘consumptie-religie’ lijkt de kerk meer op een 

restaurant. Van een restaurant word je geen lid 

en je betaalt er niet voor als je er niet komt. Ook 

staat het je volkomen vrij om naar een ander 

restaurant te gaan of thuis te eten. Maar je kunt 

wel erg enthousiast zijn over je favoriete restau-

rant, je vrienden er mee naartoe nemen, je willen 

verdiepen in een traditionele keuken, en bereid 

zijn diep in de portemonnee te tasten voor een 

onvergetelijke culinaire ervaring. Deze consump-

tie van religie toont zich onder andere in de 

opkomst van evangelicale kerken, het groeiende 

bezoek van kathedraaldiensten en kerstnacht-

diensten, en de explosief stijgende belangstelling 

voor bedevaarten, pelgrimages en retraites.

Deze twee modellen verschillen vooral van 

elkaar waar het de wijze van binding aan de 

kerk betreft. In het eerste model is die binding 

formeel, min of meer zoals mensen (al dan 

niet slapend) lid kunnen zijn van een vakbond 

of politieke partij. Zulke formele banden heb-

ben als kenmerk dat zij heel taai kunnen zijn, 

maar doorgaans weinig vuur genereren. In het 

tweede model is die binding meer emotioneel. 

Daardoor is zij kwetsbaarder voor maatschap-

pelijke trends (een restaurant kan zomaar ‘uit’ 

zijn) en voor breuken in iemands biografie 

(zoals verhuizing of echtscheiding). Tegelijk kan 

zo’n binding ook heel intensief zijn, in elk geval 

gedurende bepaalde perioden in iemands leven. 

Beide modellen hebben 

echter dit gemeen: zij 

gaan uit van een actieve 

religieuze minderheid 

en een grote meerderheid die passief of latent 

religieus is. Dit wordt bevestigd door langlo-

pende onderzoeken in Europa, die keer op keer 

aangeven dat kerkgang en orthodox-christelijke 

gelovigheid weliswaar teruglopen (al lijkt dit 

proces zich te stabiliseren in de meest seculiere 

landen), maar dat de meerderheid tegelijk niet 

overwegend atheïstisch is geworden. 

Missiologische reflecties
Deze omslag van een kerkelijke cultuur die be-

rust op verplichting, fatsoen en gewoonte naar 

een cultuur die gekenmerkt wordt door con-

sumptie is goed zichtbaar in de zeven casestu-

dies die in dit nummer van Handelingen worden 

gepresenteerd. Kijkend met een missiologische 

blik, noem ik een paar dingen die mij opvallen, 

waarbij ik commentaar toevoeg.

Krimp en restauratie 
Eén van de gevolgen van de veranderde betrok-

kenheid bij de kerk is de terugloop van het 

Talloze plekken in de wereld laten 

zien dat de kerk niet groot 

hoeft te zijn om te getuigen



< La Défense, Parijs  

lidmaatschap en groeiende onregelmatigheid in 

kerkgang. Mensen gaan zich meer consumptief 

verhouden tot de kerk. Zoals gezegd: dat bete-

kent niet noodzakelijk dat hun betrokkenheid 

minder serieus of welgemeend is, maar hun ge-

drag verandert wel. Bovendien slijten gewoonte-

vorming en vanzelfsprekende geloofsoverdracht 

af en dat vertaalt zich onder andere in minder 

leden en minder regelmatige bezoekers. 

Begrijpelijk dat dit een reflex oproept bij ker-

ken: impliciet of expliciet lijkt missionaire bezig-

heid vaak te gaan om het zoeken naar groei. Ook 

in sommige casestudies speelt dat een rol, vooral 

daar waar missionaire projecten door kritische 

volgers uit de gemeente ‘afgerekend’ worden op 

hun vermogen om mensen (weer) bij de kerk 

te krijgen. Zo krijgt ‘missionair’ zijn de smaak 

van restauratie, terug naar vroeger, toen de kerk 

nog vol zat – zonder dat we ons realiseren dat de 

samenleving toen totaal anders was dan nu. 

Dit verlangen is verbonden met de zucht tot 

institutioneel behoud. Jezus zei weliswaar dat 

twee à drie mensen voor hem genoeg waren om 

erbij te zijn; de praktijk van veel kerken is dat 

zij toch eigenlijk twee- tot driehonderd mensen 

nodig hebben om de rekeningen te kunnen 

betalen en de commissies te bemensen. Ik heb 

niets tegen kerkgroei, integendeel. De kerk zal 

ergens haar menselijk kapitaal vandaan moeten 

halen en dat kan alleen door geboorten en beke-

ringen. Maar de nuchterheid gebiedt te zeggen: 

kerkgroei vindt vooral plaats waar bevolkings-

groei is en economische dynamiek – zoals de 

grote steden. In een krimpend, ontgroenend en 

vergrijzend dorp met weinig werkgelegenheid 

ligt – zelfs wanneer af en toe iemand zich aan-

sluit – kerkgroei niet in de lijn der verwachting. 

Wie alle missionaire activiteit beoordeelt op 

het aantal bekeringen dat het oplevert, heeft een 

te smalle opvatting van waartoe de kerk geroe-

pen is in de wereld. Bovendien zit zo iemand 

waarschijnlijk te vast aan historisch gegroeide 

(dure, topzware) modellen van kerk-zijn, terwijl 

juist in de dorpen nieuwe vormen van kleinscha-

lige, onderhoudsvriendelijke christelijke gemeen-

schap kunnen ontstaan: huiskamergemeenten, 

monastieke gemeenschappen, en dergelijke. 

Soms is het een bevrijding om verlost te worden 

van de last van een groot, oud gebouw en van de 

kerkelijke vergaderroutine. Er is op zichzelf na-

tuurlijk niets mis met zulke zaken en zij kunnen 

van grote betekenis zijn voor de missie van de 

kerk, maar ik zie te veel kerken waar alle energie 

van een krimpende gemeente wordt opgeslokt 

door het draaiend houden van de commissies en 

het dicht houden van het dak. Talloze plekken in 

de wereld laten zien dat de kerk niet groot hoeft 

te zijn en ook niet hoeft te groeien om te getui-

gen van haar Heer en de komst van het Rijk. En 

uiteindelijk zullen belangstellende buitenstaan-

ders zich ook meer aangetrokken voelen tot het 

christelijk geloof wanneer zij niet het vermoeden 

hebben dat zij gerekruteerd worden om een eer-

biedwaardig instituut in leven te houden. 

De eerste brief van Petrus spreekt over kleine, 

verstrooide christelijke gemeenschappen (zon-

der eigen gebouwen en betaalde dominees) als 

‘vreemdelingen’ en ‘priesters’. De metafoor van 

‘vreemdeling’ drukt iets uit van niet (langer) 

thuis zijn in de cultuur, die niet (meer) aan een 

touwtje hebben, weinig macht of invloed heb-

ben. De priestermetafoor daarentegen drukt be-

reflectie 5 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 5   I   2

l



reflectie

trokkenheid op de omgeving uit, bemiddeling, 

heen-en-weer gaan tussen God en de wereld. 

Numerieke groei lijkt hier niet zo belangrijk te 

zijn, ook al is elke bekeerling meer dan welkom. 

Deze metaforen zijn mooie bouwstenen van een 

theologie voor kleine gemeenten in een niet-

christelijke omgeving. Zo’n theologie is naar 

mijn idee hard nodig.

Niet structuren, maar mensen zijn 
missionair
Er is in alle casestudies sprake van een zekere be-

wustwording dat het ‘zo niet langer kan’. De kerk 

zal zich actiever op de ‘markt’ moeten bewegen 

om in een vruchtbare relatie met haar omgeving 

te blijven. Mensen vin-

den niet meer vanzelf 

de weg. Bovendien is er 

concurrentie: mensen 

kunnen hun spirituele behoeften inmiddels op 

allerlei plekken vervullen. Dit besef uit zich in 

de praktijkverhalen op allerlei manieren: van het 

aanbrengen van bewegwijzering in het dorp tot 

en met creatieve events die als doel hebben de 

bekendheid van de kerk te vergroten. 

Tegelijk valt mij op dat in bijna alle geval

beschrijvingen de nadruk ligt op activiteiten en 

structuren. Daarin schemert een zekere obsessie 

door met maakbaarheid, alsof een gemeente 

missionair te maken is door nieuwe activitei-

ten te starten. Slechts in één casus gaat het, zij 

het terloops, over de mensen (vrijwilligers) die 

betrokken zijn bij een project. Ik lees daar de 

opmerking dat deze mensen enthousiast wor-

den van het project rondom het Nieuws Huis, 

omdat het respons op lijkt te roepen uit de om-

geving. Ook lijkt het weinig moeite te kosten om 

überhaupt vrijwilligers te vinden voor dit werk, 

waarin toch een duidelijk getuigend, inhoudelijk 

element zit. Dit zegt iets over de aanwezige spi-

ritualiteit in de gemeente. Er zijn hier bijvoor-

beeld, zo blijkt uit de casus, gelovigen die bereid 

(en in staat!) zijn met een ander te bidden. 

Hoe dan ook, het is belangrijk te benadruk-

ken dat structuren en activiteiten nooit mis-

sionair zijn; alleen mensen zijn dat (Henning 

Wrogemann). Voorgangers die verlangen naar 

een meer missionaire gemeente doen er goed 

aan zoveel mogelijk tijd te steken in toerusting, 

bidden met mensen, het verbinden van Bijbel en 

dagelijks leven, geloofsopbouw en persoonlijke 

coaching. En laten zij vooral een goed voorbeeld 

geven, door in het dorp 

aanwezig te zijn en het 

gesprek met medemen-

sen te zoeken. Missio-

nair leiderschap is – zeker tegenwoordig – wat 

anders dan het bekwaam organiseren van acti-

viteiten; het is investeren in mensen, hen helpen 

om getuige te zijn in woord en daad.

Impliciete missiologie
Wat missionair is, wordt vooral contextueel be-

paald. Het hangt af van de eigen traditie en the-

ologie, de vragen van de omgeving, enzovoort. 

Hoe komt dat tot uiting in deze dorpsgemeen-

ten? In twee praktijkberichten lijkt het vooral 

te gaan om het aantrekkelijker of zichtbaarder 

maken van het eigen aanbod, bijvoorbeeld door 

meer variatie aan te brengen in de muziek en 

de pr beter te verzorgen. Een kerkgroeimodel 

lijkt daarbij leidend: meer mensen op zondag 

in de kerk krijgen. De onuitgesproken aanname 

daarbij is blijkbaar dat mensen niet naar de kerk 

komen, omdat zij niet weten waar die te vinden 

is of omdat zij de muziek te ouderwets vinden. 

Drie andere kerken zijn zich ervan bewust 

dat het lastig is voor mensen, zelfs voor mensen 

met belangstelling, om aansluiting te vinden bij 

het reguliere kerkelijke leven. Zij proberen een 

‘neutrale’ plek te creëren voor ontmoeting en 

gesprek. In Droogveen is dat de Groenmarkt, 

in het Drentse dorp het Nieuws Huis en in het 

provinciestadje zijn dat de nieuwe thematische 

bijeenkomsten op de zondagmorgen. In het 

Nieuws Huis is meer sprake van intentiona-

liteit dan in de vooral dialogische zondagse 

bijeenkomsten. Er is over nagedacht hoe het 

Nieuws Huis ook een plaats kan zijn waar men-

sen verder geholpen worden om meer van het 

christelijk geloof te weten te komen. Daarvoor 

heeft men een zeker spectrum aan activiteiten 

ontwikkeld, terwijl er ook doorgroei- en ver-

wijsmogelijkheden zijn. In de andere praktijkbe-

richten komen we deze intentie niet met zoveel 

woorden tegen.

Tegenover het Nieuws Huis staat de gemeente 

op het eiland, waar men niet zozeer het kerkelijk 

aanbod op de straat brengt, maar via het con-

cept ‘radicale gastvrijheid’ de buitenstaander in 

staat stelt diens aanbod in de kerk te brengen. 

Het doel was een dialoog op gang te brengen 

tussen het christelijk geloof en boeddhisme, 

maar de ervaring wees uit dat de ‘ander’ de kerk 

gebruikte voor een eigen missionair project. In 

een cultuur van consumptie moet een kerke-

lijk ‘restaurant’ niet te bescheiden zijn met het 

presenteren van de eigen keuken. Een zekere 

trots en overtuiging zijn nodig. In een gechris-

tianiseerde samenleving kan men misschien 

verwachten dat mensen doen wat van hen ver-

wacht mag worden, als de kerk zich inschikkelijk 

opstelt. In een radicaal gepluraliseerde en gese-

culariseerde samenleving als de onze geldt: als jij 

je verhaal niet vertelt, doen anderen dat wel met 

hún verhaal. In die zin is dit concept van totale 

‘ontlediging’ of ‘pretentieloze presentie’ verou-

derd. Het veronderstelt dat mensen ook zonder 

uitleg wel begrijpen waar een kerk voor staat. 

In twee andere casestudies, ten slotte, wil-

len gemeenten meer bewust op zoek naar het 

verhaal van de ander, in de overtuiging dat het 

eigen verhaal daarover iets te zeggen heeft. Hier 

zien we het begin van een ‘van-buiten-naar-bin-

nen’-denken: een zoektocht naar een missionai-

re praktijk die werkelijke vragen en behoeften 

van de omgeving heeft verwerkt. In één studie 

blijft dit nog bij een verlangen om een ‘kom-

naar-ons’-praktijk te veranderen in ‘ga-met-hen’. 

In de Groningse gemeente op het Hogeland 

heeft men echter duidelijk een behoefte aan-

geboord, min of meer langs de klassieke volks-

kerkelijke lijn van de kerk als ‘public utility’. Via 

een creatieve benadering van de Stille Week en 

de Gedachteniszondag weet men het evangelie 

te verbinden met vragen van mensen rondom 

verlies, rouw en herinnering van geliefden. Het 

levert weliswaar geen kerkgroei op, maar wel een 

goede naam in het dorp en veel belangstelling.

Terug naar het verhaal
Ik concludeer dat in de meeste van de casestu-

dies er duidelijk sprake is van missionaire be-

wustwording, althans van een zeker bewustzijn 

dat de kerk tegenwoordig zelfs op het platteland 

marktkoopman is. Zodoende zijn in alle geval-

studies aanknopingspunten te vinden voor de 

missionaire praktijk:

Opvallend is de maakbaarheid, alsof 

een gemeente missionair te maken is 

door nieuwe activiteiten te starten

l

5 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 5   I   2m i s s i o n a i r  k e r k - z i j n  i n  h e t  d o r p5 2



reflectie

• �toerusten, faciliteren en enthousiasmeren van 

‘leken’ om hun geloof met anderen te delen;

• �creëren van ‘third places’, ofwel neutrale pu-

blieke ruimten waarin mensen van binnen en 

buiten de kerk elkaar kunnen ontmoeten;

• �het benutten van de publieke functie van een 

kerkgebouw;

• �goede pr en informatievoorziening (wegwij-

zers, literatuur, cursussen en dergelijke);

• �diepgaand engagement met de levens van 

mensen in het dorp om hun werkelijke behoef-

ten en vragen op het spoor te komen;

• �vergroten van muzikale variatie;

• �een creatieve benadering van de liturgie vanuit 

de vragen van mensen buiten de kerk;

• �intentionaliteit: samenhang en volgorde aan-

brengen in missionaire 

activiteiten, zodat 

mensen die belangstel-

ling ontwikkelen een 

volgende stap kunnen maken (verwijsmoge-

lijkheden).

De meeste gemeenten laten het overigens bij één 

of twee van de hierboven vermelde zaken. Daar-

bij overweegt meestal een voorzichtige benade-

ring die het eigen kerkelijk leven zoveel mogelijk 

onaangetast laat, maar dit aantrekkelijker, 

zichtbaarder en toegankelijker wil maken door 

middel van betere publiciteit en lagere drempels 

(‘kom-naar-ons’). Verder is opmerkelijk dat de 

beschrijvingen vrijwel geheel gaan over activitei-

ten en structuren, maar niet of nauwelijks over 

bezielde gelovigen. De nadruk ligt op het kapi-

taal van gebouwen, programma’s en geld; niet 

op menselijk of geloofskapitaal. Ten slotte valt 

me op dat er in geen enkele gevalstudie sprake 

is van missiologische bezinning op de vraag wat 

nu het goede nieuws van Jezus Christus is voor 

deze specifieke plaats en tijd. In een aantal case-

studies wordt vluchtig aan die vraag gerefereerd 

via formules als ‘samen het evangelie van Chris-

tus uitdragen’ of ‘zingeving aanbieden’ of ‘delen 

van het evangelie van Jezus Christus’. Maar 

nergens krijgen we een indruk dat deze gemeen-

ten een bezinningsproces hebben doorgemaakt 

waarin zij hebben ontdekt wat dit evangelie is in 

haar concrete plaats en tijd. 

Dit kan wijzen op interne secularisatie; men 

beschikt niet (meer) over de bronnen waarmee 

de vraag naar het evangelie gesteld kan wor-

den, men is er verlegen mee geraakt. Misschien 

lukt het nog om een 

traditionele versie 

van het evangelie te 

verwoorden, en mis-

schien voelen stevig gesocialiseerde (oudere) 

christenen zich daar nog goed bij, maar in zulke 

formuleringen is nauwelijks nog contact met het 

leven van nu. Door deze sprakeloosheid dan wel 

traditionalisme komt als vanzelf het instituut 

meer centraal te staan dan het geloof, hetgeen 

de interne secularisatie versterkt en buitenstaan-

ders het gevoel geeft dat zij benaderd worden als 

potentiële steungevers, in plaats van als mensen 

voor wie er goed nieuws is. Juist de samenleving 

van nu, waarin kerken geen religieus monopolie 

meer hebben, werpt kerken terug op hun ver-

haal. Ongeacht wat we vinden van keuzevrijheid 

en consumptie, zullen in zo’n cultuur alleen 

kerken bloeien die weten waarvoor ze staan en 

dit met overtuiging en plezier uitdragen. 

Adam Hamilton drijft het misschien op de 

Er zijn hier bijvoorbeeld gelovigen 

die bereid (en in staat!) zijn 

met een ander te bidden

< Wandschildering van Gijs Frieling  

5 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 5   I   2

l



reflectie

spits (maar slechts een beetje) wanneer hij zegt 

dat iedere voorganger in onze cultuur antwoord 

moet kunnen geven op deze drie vragen. In 

volgorde van belangrijkheid: 

1. �Waarom hebben mensen Jezus Christus 

nodig?

2. �Waarom hebben mensen de kerk nodig?

3. �Waarom hebben mensen deze kerk nodig?

De antwoorden op die vragen kunnen kort en 

simpel zijn, of rijk en genuanceerd. Maar het 

punt is: missionair zijn kan niet ophouden bij 

wat voorzichtige cosmetische aanpassingen aan 

de buitenkant van het kerkelijk leven. Het is een 

ontdekkingstocht naar de centrale vraag waarom 

het hier en nu goed nieuws is dat Jezus Christus 

is gekomen, gestorven en opgestaan, en wat dit 

betekent voor de missie van ‘onze’ gemeente. 

Misschien dat de gemeenten in het Drentse 

dorp, in het provinciestadje en op het Hogeland 

hier een weg wijzen: contextualisering gebeurt 

enerzijds wanneer kerken zich verdiepen 

in wat mensen bezighoudt en zoeken naar 

creatieve manieren om dit te verbinden met 

het evangelie, en anderzijds door ‘leken’ toe 

te rusten en vanuit hun hart te laten spreken 

over hun geloof met anderen. In de ene 

gemeente komen ‘buitenstaanders’ binnen 

om werkelijke behoeften te vervullen in een 

zorgvuldig vormgegeven liturgie rondom het 

lijden van Christus, in de andere gemeente 

leggen gelovigen contact met buren, vrienden 

en toeristen om er werkelijk te zijn voor hen, 

zonder zich te schamen voor hun geloof. Dit 

zijn belangrijke missionaire praktijken die alleen 

kunnen ontstaan vanuit een intens engagement 

van de kerk met haar omgeving en een 

diepgaande verworteling in het evangelie.

Missionaire processen
De overgang tussen een cultuur van ‘verplich-

ting’ (fatsoen, gewoonte, vanzelfsprekendheid) 

naar een cultuur van ‘consumptie’ (keuze, voor-

lopigheid, smaak) is voor kerken een kwetsbare 

en soms angstige tijd. Het is duidelijk dat de 

manier van kerk-zijn die we altijd gewend wa-

ren op zijn eind loopt. Maar wat komt ervoor 

terug? Komt er wel iets terug? Er is alle reden 

om daar bezorgd over te zijn. Vermoedelijk zal 

de kerk in haar huidige institutionele vorm in 

veel dorpen binnen een generatie verdwijnen. 

Met die wetenschap in het achterhoofd lijkt het 

spreken over een missionaire kerk vruchteloos. 

En dat zou het ook zijn, wanneer ‘missionair’ 

zijn neerkomt op herstel van wat is geweest. 

Vandaag wordt steeds meer duidelijk dat die 

tijd niet terugkomt. De grote, alomtegenwoor-

dige kerk van vroeger is voorbij. Het probleem 

is dat de verbeelding van veel christenen in 

Nederland zozeer is verbonden met die kerk 

dat zij als het ware de maatstaf vormt van al 

onze plannen en overwegingen. En zo ziet al 

ons streven er al snel vrij armetierig uit. Vaak 

realiseren we ons daarbij onvoldoende dat de 

hele samenleving van toen voorbij is, inclusief 

algemene opkomst bij verkiezingen, een groot 

dienstplichtigenleger, luisteren naar radio-

hoorspelen, massaal kijken naar drie tv-zenders, 

grote vakbonden, een enorme hoeveelheid vrij-

willigers, en drie politieke partijen die samen 90 

procent van de stemmen trekken. Nederland is 

een totaal andere samenleving dan vroeger en 

de kerk is in feite een van de laatste, verrassend 

taaie, restanten van de mobilisatiesamenleving 

van toen. Wanneer we ons dit realiseren, weten 

we nog steeds niet hoe de toekomst van de kerk 

zal zijn, maar misschien komt er in onze ver-

beelding ruimte voor een nieuwe manier van 

kerk-zijn, een die past in de samenleving van 

morgen.

Daar hoeven we niet op vooruit te lopen. 

Maar gemeenten kunnen zich er wel op voor-

bereiden, door hun bronnen open te houden en 

uit te diepen, en vooral door het volk van God 

te activeren. De Canadese kerkopbouwkundige 

Alan Roxburgh heeft in verschillende publicaties 

benadrukt dat de tijd van grote modellen en 

structuren voorbij is. Hier sluit hij niet slechts 

aan bij oeroude theologische inzichten (de kerk 

is niet rationeel te plannen, maar zij is een ak-

ker), maar ook bij wetenschappelijke inzichten 

in het ontstaan en verspreiden van nieuwe 

ideeën (social physics). Modellen veronderstellen 

dat de geschiedenis zich voorspelbaar, wetmatig 

voltrekt. Ze veronderstellen dat wat op de ene 

plaats ‘werkt’ ook el-

ders zal werken. Ze zijn 

veel te afhankelijk van 

de geniale eenling aan 

de top, en die zijn overal (ook in kerken) dun 

gezaaid. Bovendien leidt het toepassen van mo-

dellen meestal tot de-humanisering van de kerk: 

mensen die niet passen in het grote plan, krijgen 

zomaar te horen dat zij beter een andere kerk 

kunnen gaan zoeken. 

Roxburgh laat in zijn boeken zien dat er 

geen ‘quick fix’ is om een gemeente missionair 

te maken. Het gaat erom een gezamenlijke 

verbeeldingskracht te cultiveren, waaruit visie, 

verlangen en ideeën geboren worden. Het is een 

simpel feit: velen weten meer dan één. Voorgan-

gers moeten het als hun voornaamste taak zien 

om processen op gang te brengen, waarin de 

gemeente visie kan vormen. Het voert te ver om 

zijn gedachten hier uit te werken, maar het komt 

erop neer dat plaatselijke gemeenten (desnoods 

onder begeleiding van buitenaf) hun omgevings-

bewustzijn vergroten door zich volhardend en 

met behulp van creatieve methoden te verdiepen 

in de levens van mensen in hun omgeving. Hun 

ervaringen en verhalen brengen zij op allerlei 

manieren de kerk binnen, daartoe gestimuleerd 

en gefaciliteerd door leidinggevenden. Tegelijk 

worden deze verhalen in gesprek gebracht met 

het verhaal van de Schriften: waar lichten nieuwe 

inzichten op, waar wordt verlangen geboren? 

Ten slotte is het volgens Roxburgh belangrijk om 

dit proces van bezinning te combineren met het 

invoeren van een aantal eenvoudige missionaire 

praktijken en experimenten, waarvan hij allerlei 

voorbeelden geeft. Het is allemaal niet hemelbe-

stormend en het levert waarschijnlijk geen hoge 

groeicijfers op, maar het 

versterkt het geloof en 

het enthousiasme, om-

dat mensen gaan zien 

dat de Bijbel werkelijk iets te maken heeft met 

het leven van hier en nu, en dat hun leven – hoe 

grijs en verzwakt ook – er werkelijk toe doet in 

Gods wereld.

Naar mijn idee is deze benadering van Rox-

burgh van veel betekenis voor kleine kerken 

in een seculiere omgeving. Hij legt het proces 

van visievorming terug in de gemeente zelf, 

door haar te voeden met verhalen uit de Bijbel 

en de omgeving van de kerk, en met nieuwe 

praktijken waarin de gemeente haar verlangen 

tot uiting kan brengen. Zijn benadering is niet 

gericht op het herstel van de kerk en op het be-

houd van predikantsplaatsen (ook al heeft hij 

Missionair leiderschap is investeren 

in mensen, hen helpen om getuige 

te zijn in woord en daad

l

5 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 5   I   2m i s s i o n a i r  k e r k - z i j n  i n  h e t  d o r p5 6



reflectie

niets tegen betaalde predikanten), maar op het 

robuuster maken van de gemeente zelf. Een kerk 

die afhankelijk blijft van top-down structuren 

en van de ideeën van individuele professionals, 

is log en kwetsbaar. Zij zal niet alert reageren op 

veranderingen, en het ontbreekt haar aan realis-

tische en inspirerende visie. Een kerk die – hoe 

klein zij ook is – geworteld is in de Schriften, 

geëngageerd met haar omgeving en die haar 

gemeenschap gevormd 

weet door eenvoudige 

liturgische en missio-

naire praktijken, kan 

niet alleen overleven, maar ook impact hebben.

Missionair leiderschap
Wat voor type leiderschap hoort hierbij? Er 

bestaat heel wat literatuur over het leiding geven 

aan missionaire veranderingen. In de afgelopen 

jaren is er ook enig onderzoek gedaan naar mis-

sionaire voorgangers in Nederland. Zelf was 

ik betrokken bij zo’n onderzoek dat een aantal 

jaren geleden plaatsvond, vanuit de Christelijke 

Hogeschool Ede. Zulke onderzoeken laten vaak 

zien dat missionair effectieve voorgangers: 

• �investeren in relaties – zij besteden, zeker in de 

beginfase van het proces, veel tijd om met ver-

schillende mensen in de gemeente te praten;

• �proberen variatie in de gemeente meer te  

faciliteren – bijvoorbeeld door het starten van 

verschillende soorten samenkomsten voor 

verschillende doelgroepen;

• �zelf het voorbeeld geven in contacten naar 

buiten;

• �gevoel hebben voor communicatie – intensief 

en geregeld dezelfde zaken benadrukken op 

creatieve manieren; 

• �een scherp oog hebben voor gaven in de ge-

meente – proberen taken te vinden die passen 

bij mensen en niet bang zijn om goede mensen 

naast zich te dulden.

Uit ons eigen onderzoek kwam naar voren dat 

zulke voorgangers vaak al enige ervaring heb-

ben. Niet zelden staan zij in hun derde of vierde 

gemeente. Zij hebben, kortom, de nodige erva-

ring en mensenkennis 

opgedaan, blijkbaar 

zonder hun gedreven-

heid te verliezen. Op-

vallend is ook dat de meesten van hen bereid 

zijn langere tijd in een gemeente te blijven, en 

dit ook duidelijk communiceren aan de ge-

meente. Daar zit logica in: mensen zijn alleen 

bereid de prijs van veranderingen te betalen, als 

zij weten dat degene die de veranderingen heeft 

aangezwengeld de gevolgen met hen zal dragen. 

Veel van de bewuste voorgangers noemen ook 

het hebben van een zekere ‘persoonlijkheid’ 

(charisma) als een belangrijke eigenschap. Dat 

betekent niet noodzakelijk dat iemand een ge-

weldige prediker of inspirerend theoloog is; het 

gaat vooral om ‘iemand durven zijn’. Rein Nauta 

drukt dat uit als ‘vreesloze nabijheid’ ofwel het 

vermogen tot differentiatie. Een voorganger 

moet dichtbij mensen durven zijn, terwijl hij of 

zij tegelijk met hen van mening durft te verschil-

len. Een voorganger moet staan voor wat hij of 

zij gelooft en belangrijk vindt, terwijl hij of zij 

tegelijk in contact kan blijven met mensen. Ook 

probeerden deze voorgangers respect te heb-

ben voor ‘achterblijvers’ in het proces, ruimte 

te geven aan hun verhalen. Stuk voor stuk in-

vesteerden zij veel tijd in ‘dwarsliggers’, maar zij 

gaven hun niet de gelegenheid het proces op te 

houden.

Conclusie
De kerk zoals we die kennen wordt bedreigd op 

het platteland. Mensen onttrekken zich, komen 

minder geregeld, vergrijzing slaat toe, de van-

zelfsprekende geloofsoverdracht stokt, begrotin-

gen komen onder druk te staan, en gebouwen 

rotten weg. Er is genoeg reden tot bezorgdheid, 

maar tenzij de kerk zoals we die kennen het 

laatste woord is over de sociale gestalte van het 

evangelie, is er ook reden tot hoop. 

De in dit nummer gepresenteerde kerken zijn 

begonnen aan een missionair proces, sommige 

nog heel aarzelend, andere al wat gedurfder. De 

casestudies bieden veel praktische ideeën, maar 

vooral stof tot reflectie. De weg vooruit ligt in 

een geleid proces waarin gemeenten worden 

toegerust om zelf visie te vormen en experimen-

ten in praktijk te brengen. 

Een zoektocht naar een missionaire 

praktijk die werkelijke vragen en behoeften 

van de omgeving heeft verwerkt

5 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 5   I   2m i s s i o n a i r  k e r k - z i j n  i n  h e t  d o r p5 8

l

Literatuur
Davie, G. (2007). The Sociology of Religion. London: 

SAGE.
Hamilton, A.(2002). Leading beyond the Walls: Deve-

loping Congregations with a Heart for the Unchur-
ched. Nashville: Abingdon Press.

Hollinghurst, S. (2010). Mission Shaped Evangelism: 
The Gospel in Contemporary Culture. London: 
Canterbury Press. 

Nauta, R. (2006). Paradoxaal leiderschap: Schetsen 
voor een psychologie van de pastor. Nijmegen: Valk-
hof Pers.

Noort, G. e.a. (2008). Als een kerk opnieuw begint. 
Handboek voor missionaire gemeenschapsvorming. 
Zoetermeer: Boekencentrum.

Paas, S. (2012). The Crisis of Mission in Europe: Is 

There a Way Out? Scandinavian Evangelical 
e-Journal 3, 16-51.

Paas, S. (2012). Mission among Individual Consu-
mers. In: Bolger, R.K. (ed.), The Gospel After Chris-
tendom: New Voices, New Cultures, New Expressi-
ons. Baker: Grand Rapids, 150-163.

Paas, S. (nog te verschijnen). Church Planting in the 
Secular West: A Critical View from Europe. Grand 
Rapids: Eerdmans.

Pentland, A. (2014). Social Physics: How Good Ideas 
Spread – The Lessons from a New Science. New 
York: The Penguin Press.

Roxburgh, A.J. (1997). The Missional Congregation, 
Leadership & Liminality. Harrisburg: Trinity Press.

Roxburgh, A.J., Romanuk, F. (2006). The Missional 
Leader: Equipping Your Church to Reach a Chan-
ging World. Hoboken: Wiley & Sons.

Roxburgh, A.J. (2010). Missional Map-Making: Skills 
of Leading in Times of Transition, San Fransisco: 
Jossey-Bass.

Wrogemann, H. (2012). Den Glanz widerspiegeln: 
Vom Sinn der christlichen Mission, ihren Kraftquel-
len und Ausdrucksgestalten. Berlin: LIT Verlag.

Stefan (prof.dr. S.) Paas is hoogleraar Missiologie aan 
de Theologische Universiteit Kampen en bijzonder 
hoogleraar Kerkplanting en kerkvernieuwing in een 
seculiere context aan de Vrije Universiteit te Amster-
dam.  
s.paas@vu.nl; spaas@tukampen.nl 


